
   

 

   

 

GRADO EN MAGISTERIO EN  

EDUCACIÓN INFANTIL 

CURSO 2024/2025 

Facultad de Educación. Universidad de Cantabria 

 

 

 

 

La realidad de la Educación Intercultural en la etapa de 

Educación Infantil: Análisis crítico del CEIP Cervantes 

(Torrelavega) 

 

 

The reality of Intercultural Education in Early Childhood 

Education: A critical analysis of CEIP Cervantes 

(Torrelavega) 

 

 

 

 

 

 

Autor/a: Estela Roiz Calvo 

Director/a: Pérez Ortega, Minerva Isabel 

Fecha: Julio 2025 



 

 

 

Índice 

1. Introducción .............................................................................................................. 1 

1.1. Justificación de la temática y metodología ....................................................... 1 

1.2. Objetivo general ............................................................................................... 2 

1.3. Objetivos específicos ........................................................................................ 2 

2. Capítulo I: Marco teórico ......................................................................................... 4 

2.1. Diversidad étnico-cultural y su relevancia educativa ....................................... 4 

2.1.1. Minorías étnicas y personas extranjeras ................................................... 5 

2.1.2. Modelos de respuesta pedagógica a la diversidad étnico-cultural ............ 6 

2.2. Exclusión y racismo en el sistema educativo ................................................... 8 

2.2.1. Tipos de exclusión social y racismo sistémico ......................................... 9 

2.3. La Educación Intercultural como Proyecto Educativo .................................... 11 

2.3.1. Educación Intercultural en la etapa de Educación Infantil ..................... 12 

2.3.2. El racismo institucional y la segregación educativa por motivos de 

diversidad étnico-cultural ....................................................................................... 13 

2.3.3. Acogida y organización de espacios en las instituciones educativas ..... 16 

2.4. Currículo Intercultural .................................................................................... 16 

2.5. Propuestas y prácticas pedagógicas para trabajar la Educación Intercultural 17 

2.5.1. El rol y las condiciones de los docentes para implementar proyectos 

interculturales ......................................................................................................... 18 

3. Capítulo II: Marco contextual................................................................................. 19 

3.1. España como contexto multicultural en transición ......................................... 19 

3.1.1. La migración como fenómeno estructural .............................................. 20 

3.1.2. Realidad demográfica en España: población extranjera y minorías étnicas

 20 

3.1.3. Análisis crítico de la Educación Intercultural en el marco legislativo 

estatal 21 

3.2. Cantabria ......................................................................................................... 23 

3.2.1. Análisis del currículo autonómico .......................................................... 23 

3.2.2. Análisis del Plan de Interculturalidad autonómico ................................. 24 

3.3. Centro de estudio: CEIP Cervantes (Torrelavega) .......................................... 25 

3.4. Bibliografía provincial y municipal ................................................................ 27 

4. Capítulo III: Desarrollo .......................................................................................... 28 

4.1. Análisis del Plan de Interculturalidad del centro ............................................ 28 

4.2. Categorías de observación .............................................................................. 30 



 

 

 

4.2.1. Concepciones de Educación Intercultural .............................................. 31 

4.2.2. Experiencias personales y profesionales con la diversidad étnico-cultural

 34 

4.2.3. Formación inicial y permanente de los docentes .................................... 37 

4.2.4. Percepciones del centro educativo .......................................................... 39 

4.2.5. Prácticas pedagógicas y recursos interculturales .................................... 41 

4.2.6. Relación con las familias ........................................................................ 44 

4.3. Resultados de observación.............................................................................. 46 

4.3.1. Concepciones de la Educación Intercultural .......................................... 46 

4.3.2. Experiencias personales y profesionales ................................................ 46 

4.3.3. Formación inicial y permanente de los docentes .................................... 47 

4.3.4. Percepciones del centro educativo .......................................................... 47 

4.3.5. Prácticas pedagógicas y recursos interculturales .................................... 48 

4.3.6. Relación con las familias ........................................................................ 48 

5. Conclusiones ........................................................................................................... 49 

6. Referencias bibliográficas ...................................................................................... 51 

Anexos ............................................................................................................................ 53 

Anexo I: Entrevista semiestructurada ......................................................................... 53 

 

  



 

 

 

Resumen 

Existen en la actualidad numerosos estudios y documentos a nivel internacional y 

nacional, que destacan la importancia de la Educación Intercultural con el fin de construir 

una sociedad más inclusiva. Uno de los principales precursores de estos valores son las 

instituciones educativas. Por ello, con este Trabajo de Fin de Grado se examina el modo 

en que se entiende y se pone en práctica el modelo de Educación Intercultural en el CEIP 

Cervantes, Cantabria, España durante el curso 2024/2025, específicamente en el segundo 

ciclo de Educación Infantil.  

Para ello, se lleva a cabo un análisis del mismo mediante metodología cualitativa, que 

combina la observación participante y las entrevistas semiestructuradas con el 

profesorado del centro. En ellas, se abordan las percepciones, las prácticas pedagógicas y 

los recursos utilizados para trabajar la diversidad étnico-cultural. Además, la institución 

cuenta con un Plan de Interculturalidad que pone de manifiesto principios como la 

equidad, el reconocimiento de la diferencia y la justicia. 

No obstante, los resultados de la investigación evidencian que estos elementos no se 

implementan de forma coherente y sistemática, puesto que el profesorado, muestra una 

concepción limitada de la Educación Intercultural, manteniéndose, por tanto, un enfoque 

multicultural, reflejado por la insistencia de una integración de las minorías étnicas o las 

personas extranjeras, no de su inclusión.  

Esto es debido a la falta de formación relacionada con la Educación Intercultural y a 

rediseñar los documentos de centro para poder incluir a todos los miembros de la sociedad 

en los mimos y transformar la escuela en inclusiva. Además, deben eliminarse las barreras 

ante las que se enfrenta el profesorado para que puedan llevar a cabo mejores estrategias 

de inclusión, no solo para el alumnado, sino para las familias. 

 

Palabras clave 

Educación Intercultural, diversidad étnico-cultural, formación docente, exclusión 

educativa, prácticas y recursos con enfoque intercultural. 

 

Abstract 

Actually, there are numerous studies and documents at both international and national 

levels that highlight the importance of Intercultural Education in order to build a more 

inclusive society. One of the main promoters of these values are educational institutions. 

Therefore, this Bachelor’s Thesis examines how the model of Intercultural Education is 



 

 

 

understood and implemented at CEIP Cervantes, Cantabria, Spain during the 2024/2025 

academic year, specifically in the second cycle of Early Childhood Education. 

To do this, an analysis is carried out using qualitative methodology, combining 

participant observation and semi-structured interviews with the school’s teaching staff. 

These address perceptions, pedagogical practices, and resources used to work with ethno-

cultural diversity. Additionally, the institution has an Intercultural Plan that highlights 

principles such as equity, recognition of difference, and justice. 

However, the research results show that these elements are not implemented in a 

coherent and systematic way, as the teaching staff exhibits a limited understanding of 

Intercultural Education, maintaining a multicultural standpoint characterized by the 

emphasis on integration of ethnic minorities or foreigners, rather than their inclusión. 

This is due to a lack of training related to Intercultural Education and the need to 

redesign the school documents to include all members of society within them and 

transform the school into an inclusive environment. Furthermore, barriers faced by 

teachers must be eliminated so they can carry out better inclusion strategies, not only for 

students but also for families. 

 

Keywords 

Intercultural Education, ethno-cultural diversity, teacher training, educational exclusión, 

practices and resources with an intercultural perspective.



 

1 

 

1. Introducción 

En este apartado se encuentra la justificación de la elección de la temática junto con 

los motivos personales y académicos que sustentan la investigación. Asimismo, explico 

de forma detallada la metodología empleada para su desarrollo y, los objetivos generales 

y específicos que pretendo alcanzar. 

 

1.1. Justificación de la temática y metodología 

He decidido llevar a cabo un proyecto de investigación teórico-práctico, en este caso, 

voy a conocer cómo se entiende y trabaja el modelo de Educación Intercultural, en el 

CEIP Cervantes, ubicado en Cantabria, España, en el curso 2024/25. Buscó a través de 

esta investigación, demostrar que a pesar de haberse introducido algunos cambios o 

movimientos que buscan la adquisición de un modelo intercultural, recogidos en 

documentos oficiales como el PEC, el currículo oficial y la legislación vigente, LOMLOE 

(2020), entre otras, se siguen manteniendo comportamientos, movimientos y recursos con 

una ideología asimilacionista racista y, más en una comunidad pequeña que a lo mejor no 

cuenta con tantos recursos como en las grandes comunidades o ciudades del país.  

Igualmente, durante la realización de la recopilación de datos en la institución 

educativa, espero encontrar iniciativa por parte de los docentes para introducir de forma 

óptima la perspectiva intercultural en el centro. Sin embargo, también creo que observaré 

distintas ideologías respecto a la temática, algunas incluso con numerosos sesgos racistas 

y con negación al cambio. 

Para analizar el caso específico del modelo de Educación Intercultural en el contexto 

educativo, voy a utilizar la metodología cualitativa debido a que es la más idónea por sus 

características. Su finalidad es comprender los fenómenos, desde el punto de vista de los 

individuos que lo viven a través de la recopilación de datos obtenidos de preguntas que 

se les efectúen a los mismos, junto con la examinación de los hechos y revisión de 

estudios previos (Hernández-Sampieri y Mendoza, 2018).  

En relación con lo anterior, durante la realización de mi proyecto llevaré a cabo una 

revisión bibliográfica y web de artículos científicos referidos a la temática y, también 

analizaré documentos a nivel nacional como el BOE o la LOMLOE, a nivel autonómico 

como el BOC o el Plan de Interculturalidad de Cantabria y, a nivel local, todos los 

documentos del centro educativo CEIP Cervantes.  

Asimismo, en esta metodología predomina el pensamiento inductivo, ya que va de lo 

particular a lo general para obtener resultados. Se conoce la realidad a través de las 



 

2 

 

interpretaciones de la información obtenida de los contextos naturales, puesto que se hace 

un análisis literal de los mismos, sin la búsqueda de una generalización de forma 

probabilística de los resultados (Hernández-Sampieri y Mendoza, 2018). 

Por otro lado, dentro de este método se encuentran distintas técnicas de investigación 

cualitativa para la recolección de datos no estandarizados y variables, en este caso voy a 

utilizar dos de ellos.  

En primer lugar, para la recogida de datos sobre el fenómeno, llevaré a cabo entrevistas 

semiestructuradas con varios docentes de la etapa de Educación Infantil y con la docente 

responsable del plan de interculturalidad del centro. Los objetivos y contenidos a tratar 

estarán determinados debido a que soy consciente de lo que busco conocer, por ello, las 

entrevistas tendrán un esquema estructurado, permitiendo contestar a las preguntas de 

forma guiada, pero concediendo a su vez, a los docentes la posibilidad de ofrecer 

respuestas libres (González, 2024). 

En segundo lugar, utilizaré la observación participante durante el periodo de prácticas 

en el centro educativo, el cual, contempla el tiempo del 4 de febrero al 23 de mayo de 

2025. Como investigadora me encontraré inmersa en el contexto de estudio, pudiendo 

observar de forma directa la realidad de esa perspectiva y, establecer relaciones con los 

sujetos incluidos en el proyecto (González, 2024). Además, recogeré la información de 

manera sistemática tomando anotaciones categorizadas por temáticas (conversaciones 

docentes-discentes; comentarios de discentes, materiales, etc.) (Ceballos, 2024). 

Finalmente, también utilizaré la estrategia de triangulación de datos, que consiste en 

tener en consideración el punto de vista de distintos grupos que conforman parte del 

estudio para poder generar una realidad más completa del fenómeno (Sáez, 2017). 

 

1.2. Objetivo general 

Identificar cuáles son las percepciones de los docentes de Educación Infantil sobre el 

concepto de Educación Intercultural y, conocer qué prácticas y recursos didácticos se 

utilizan en la etapa 3-6 años para trabajar la diversidad étnico-cultural en la cotidianeidad, 

en la institución Educativa CEIP Cervantes, Cantabria, España durante el curso 

2024/2025. 

1.3. Objetivos específicos 

- Observar y examinar libros, cuentos, películas, juegos, juguetes, actividades de 

interculturalidad sobre la diversidad cultural del mundo, etc., que se ofrecen a los 

infantes de la etapa de Educación Infantil (3-6 años) y, los objetos cotidianos de los 



 

3 

 

mismos (mochilas, tuppers, accesorios, prendas de ropa…) para entender que 

conocimiento desarrollarán con respecto al modelo intercultural. 

 

- Efectuar entrevistas semiestructuradas para conocer de forma precisa la ideología y 

referentes de los docentes del centro educativo sobre la Educación Intercultural. 

Específicamente, a cuatro docentes de la etapa de Educación Infantil, cada una tutora 

de niños y niñas de una edad diferente y a la responsable del Plan de Interculturalidad 

de la institución educativa. 

  



 

4 

 

2. Capítulo I: Marco teórico 

Para comprender en profundidad el objetivo principal de mi Trabajo de Fin de Grado, 

es imprescindible situarlo en un marco teórico que recoja las bases conceptuales de la 

temática. Por tanto, este capítulo se centra en analizar cómo se entiende y aplica el modelo 

de Educación Intercultural en un contexto específico, ofreciendo una base sólida para 

orientar el análisis y justificar la pertinencia de la investigación.  

A nivel internacional, este modelo tiene una gran relevancia, debido a que se considera 

necesario y fundamental para construir una sociedad inclusiva. Sin embargo, aunque su 

relevancia queda reflejada de forma reiterada en documentos oficiales, en la práctica 

educativa no se efectúan los cambios necesarios para implantarlo de manera óptima.  

La investigación se desarrollará desde un enfoque cualitativo, lo que permitirá 

evidenciar la discordancia existente entre la teoría recogida en los planes y documentos 

oficiales y la aplicación en la práctica educativa. Para ello, utilizaré diversas técnicas 

como las entrevistas semiestructuradas, con el fin de conocer la ideología del profesorado 

y la observación participante durante el periodo de prácticas.  

Asimismo, llevaré a cabo una revisión bibliográfica, gráfica y web especializada que 

me permitirá contextualizar teóricamente la temática y enriquecer el análisis de la realidad 

educativa observada. 

 

2.1. Diversidad étnico-cultural y su relevancia educativa 

La necesidad de crear y trabajar sobre un proyecto que a nivel internacional permita 

formar una sociedad inclusiva donde todos tengan las mismas oportunidades, surge de la 

diversidad étnico-cultural presente en el mundo. Esta se entiende como la convivencia de 

diferentes grupos culturales y étnicos en una misma sociedad, donde cada uno tiene sus 

propias creencias, costumbres, rituales, tradiciones y formas de vida entre otros aspectos.  

Consecuentemente, la cultura es un conjunto de acciones, normas, valores y conductas 

que nos van a llevar a identificarnos como un colectivo. Son las costumbres que 

entendemos como valiosas y lo practicamos diariamente (Carbonell, 2000). Por ello, es 

un sistema dinámico y cambiante, puesto que en ella impactan la multitud de personas 

diversas del mundo, siendo imprescindible que cada una de ellas sean valoradas, 

considerando la diferencia como principio enriquecedor que permite la construcción de 

la identidad individual y colectiva (Besalú, 2002). 

 



 

5 

 

2.1.1.  Minorías étnicas y personas extranjeras 

Dentro de la diversidad étnico-cultural presente en el mundo, se encuentran las 

minorías étnicas y las personas extranjeras, quienes sufren una minusvaloración 

provocada por comportamientos racistas, entre muchos otros, por parte de la supremacía 

blanca.  

Esto va en contra de la creación de una sociedad inclusiva, puesto que solo cuando se 

valore verdaderamente la diversidad se considerará un derecho ser diferente. Sin 

embargo, esta diversidad es una construcción cultural que se ve afectada por la 

desigualdad, entendida como una convicción social, relacionada con las condiciones 

económicas y sociopolíticas del alumnado, debido a que no todos parten de las mismas 

condiciones. Además, también se centra en las características físicas, es decir, en las 

condiciones externas a la persona (Carbonell, 2000). 

Las minorías étnicas son grupos de la sociedad que se encuentran discriminados y 

excluidos por sus rasgos identitarios, sus valores, cultura, tradiciones, idioma o 

características diferentes a las de la cultura dominante (Bela-Lobedde, 2023). 

Dentro de las minorías étnicas se encuentra la etnia gitana, que ha sido históricamente 

discriminada, excluida y rechazada a pesar de su presencia significativa. Para evitar esa 

situación, el colectivo gitano optó por una adaptación hacía la cultura dominante, pero la 

cultura dominante, aunque esta continúa excluyéndolos y, consecuentemente pierden su 

propia cultura y no se sienten acogidos. Además, en el plano socioeconómicamente, no 

se les permiten ir a la escuela o adquirir un trabajo de la misma forma que las personas 

que tienen un apellido autóctono (Carbonell, 2000).  

Asimismo, en numerosas ocasiones los gitanos ocultan su etnia para evitar ser 

discriminados y excluidos socialmente, lo cual es un arma de doble filo debido a que 

contribuye la perpetuación de la idea del estereotipo negativo hacia los miembros del 

colectivo y, por otro lado, ocultan la diversidad y su potencial en la sociedad (Abajo y 

Carrasco, 2006). 

En el ámbito educativo, la situación se agrava, puesto que persisten las percepciones 

de fracaso escolar y marginación hacia los miembros de la etnia gitana, destacando las 

condiciones socioeconómicas, y la tradición de la cultura que impiden el éxito académico, 

la implicación insuficiente de las familias y la deficiente comunicación del profesorado 

con los miembros del colectivo (Abajo y Carrasco, 2006). 



 

6 

 

No obstante, eso no significa que sea inexistente el éxito académico del colectivo 

gitano, todo lo contrario, pero se utilizan pocos recursos para demostrarlo porque no se le 

otorga la atención que se debería (Abajo y Carrasco, 2006). 

Respecto a las personas extranjeras, pueden ser comunitarias o extracomunitarias, 

siendo estas últimas las no pertenecientes a la Unión Europea y las que más situaciones 

de desigualdad sufren, algo injusto puesto que se les está privando de sus derechos y de 

tener una vida digna (Carbonell, 2000). Si un extranjero extracomunitario acude a uno de 

los países de la Unión Europea y, no cuenta con la documentación solicitada en el mismo, 

no podrá trabajar y, ocurre lo mismo en el ámbito educativo y sanitario, a pesar de estos 

son derechos de todos los ciudadanos. 

 

2.1.2. Modelos de respuesta pedagógica a la diversidad étnico-cultural 

Atendiendo a esa diversidad étnico-cultural presente en el mundo, es necesario 

reflexionar sobre las propuestas o respuestas pedagógicas que se han creado con el 

propósito de dar respuesta a esta realidad social. El objetivo de este análisis es poder 

identificar y observar con claridad las diferencias entre todas ellas, permitiendo 

evidenciar la necesidad de implementar el modelo de Educación Intercultural, puesto que 

es el más adecuado para conseguir la creación de la sociedad inclusiva, equitativa y 

respetuosa de la diversidad.  

En primer lugar, la multiculturalidad reconoce el derecho a ser diferente o diverso 

étnicamente. Por ejemplo, España es un país multicultural que reconoce la diferencia 

desde una perspectiva biológica, pero no cultural. De hecho, para poder escolarizar a los 

infantes en el país, se espera que se parezcan y adopten la cultura blanca.  Por tanto, es 

un movimiento que está dirigido a enseñar a las minorías étnicas a adaptarse, siendo la 

cultura dominante la referente para ellos y, quedando demostrada la supremacía blanca 

existente en el país (Carbonell, 2000).  

 De la misma manera, ocurre en América Latina donde las culturas indígenas han 

sufrido, desde la colonización europea, constantes situaciones de discriminación, 

exclusión e incluso genocidio. Posteriormente, se ha implantado un modelo multicultural, 

teniendo que enfrentarse esos grupos, a una asimilación de la cultura dominante impuesta 

en los países del continente (Stavenhagen, 2002). 

En segundo lugar, el multiculturalismo, reconoce ese derecho a ser diferentes y 

considera la diversidad cultural como algo enriquecedor. Sin embargo, siguen sin 

aparecer muchos referentes culturales en los materiales escolares. Se trata con igualdad 



 

7 

 

únicamente a los miembros de la cultura dominante y se ve como un problema la 

diversidad cultural y la riqueza por ejemplo del lenguaje (Carbonell, 2000). 

Tanto la multiculturalidad como el multiculturalismo son propuestas integradoras 

donde las personas de la cultura dominante siguen siendo superiores a las personas de las 

minorías étnicas. Además, confunden la inclusión de los miembros de los grupos 

minoritarios con su obligación a adaptarse. Se suelen considerar pedagogías 

interculturales porque se basan en el respeto a la diversidad y la perpetuación a la 

tolerancia, que consiste en la muestra de ´respeto´ que permite a las minorías ejercer sus 

convicciones religiosa, política, étnica, artística, entre otras (Diez, 2012).  

Por un lado, la aculturación, es la estrategia más habitual de integración, siendo un 

proceso de adaptación gradual de un individuo (o de un grupo de individuos) de una 

cultura a otra con la cual está en contacto continuo y directo, sin que ello implique, 

necesariamente, el abandono de los patrones y normas de su cultura de origen (Navas, 

García, Rojas, Pumares y Cuadrado, 2006). Además, consiste en la incorporación de 

elementos de la nueva cultura que impera en la sociedad de acogida, es decir, la del grupo 

dominante junto con el reajuste de los patrones culturales de la cultura de origen del 

individuo o grupo (Navas et al., 2006). 

Igualmente, este movimiento provoca la desvalorización de la cultura de origen del 

individuo, comenzando a concebirla como atrasada, despreciable e incoherente, 

desvinculándose y perdiendo el sentido de pertenencia a la misma.  

Además, esta situación de esfuerzo, ligada al rechazo social del grupo dominante 

conduce a la inadaptación social que se materializa en agresividad, actividades delictivas, 

conductas agresivas, etc. Se deben otorgar las mismas oportunidades y reconocer los 

mismos derechos que a una persona autóctona, considerándolo como conciudadano con 

dignidad y derechos idénticos (Ojeda, Cuenca y Espinosa, 2008).  

Cuando se consigue la aculturación de un grupo minorizado, sin que este grupo consiga 

una aceptación e inserción social en el grupo mayoritario, se produce un efecto 

denominado anomia. Esta última consiste en la perdida de normas sociales, referentes, 

patrones y valores culturales e influye negativamente en la integridad emocional de 

individuo (Fernández, Gómez – Fraguela, Luengo, Romero y Villar, 2010). Actualmente, 

seguimos sometiendo a los miembros de los grupos minorizados a la obligación de 

adaptarse a una cultura dominante con la que no se sienten identificados y en la que no se 

ven representados, una adaptación vinculada férreamente a la sumisión y el poder. 

(Carbonell, 2000) 



 

8 

 

Por otro lado, la asimilación, consiste en una aculturación absoluta, donde se pierde la 

cultura propia por completo y se acoge la de la cultura mayoritaria (Abajo y Carrasco, 

2006). Además, este movimiento esconde una imposición de la supremacía blanca sobre 

los miembros de grupos minoritarios para la adquisición de la cultura dominante y niega 

la posibilidad de llevar a cabo una comunicación intercultural, donde ambas culturas 

podrían dialogar y enriquecerse, formando una sociedad inclusiva, donde todos sean 

valorados y respetados (Diez, 2012). 

En tercer y último lugar, la Educación Intercultural está pensada para todos, no solo 

para las minorías étnicas a diferencia del multiculturalismo y la multiculturalidad y, por 

tanto, es la que debe implementarse a nivel internacional. Esta reconoce la dignidad 

humana y el derecho a ser diferentes, buscando la equidad de derechos humanos a través 

de la eliminación de la jerarquización de la sociedad, donde la cultura dominante pasará 

a compartir sus privilegios para que todos los miembros de la sociedad estén en equidad 

de condiciones, oportunidades y derechos (Quintanilla, 2000).  

Ve la diferencia como un elemento enriquecedor que permitirá crear una sociedad 

inclusiva y completa con ciudadanos críticos, libres y solidarios. Se puede ser diferente 

porque la etnia va más allá de la parte biológica y, por ello, ya no se tiene que ser igual al 

dominante.  Además, busca el reconocimiento de la riqueza de ser diferente, sobre todo, 

a nivel cultural.  

Para ello, demanda ciudadanos y maestros críticos que sean capaces de revisar y 

cambiar el currículo y las leyes escritas con una visión etnocentrista, paternalista y 

colonialista que, únicamente perpetúan la exclusión social junto con la marginación, la 

discriminación y la desigualdad. Asimismo, es imprescindible eliminar los estereotipos y 

prejuicios para evitar la interiorización de los mismos, dando lugar a la discriminación de 

las minorías étnicas. Se debe comenzar a incluir aspectos de todas las culturas, viéndolas 

como enriquecedoras para construir una sociedad donde se aprecia la diversidad étnico-

cultural (Quintanilla, 2000). 

 

2.2. Exclusión y racismo en el sistema educativo 

Siguiendo la línea, resulta importante profundizar en la eliminación de los estereotipos 

presentes en la sociedad, ya que contribuyen a la reproducción y, por tanto, perpetuación 

de prejuicios hacia las personas procedentes de minorías étnicas, limitando sus 

oportunidades de participación ciudadana. De esa forma, se refuerza la exclusión social 

entendida como el comportamiento mediante el cual, las personas blancas aíslan, 



 

9 

 

rechazan e impiden a los grupos minoritarios tener un acceso equitativo a los recursos y 

derechos básicos para cubrir sus necesidades, generando a los mismos pasar por 

situaciones de desigualdad, marginación y vulnerabilidad (Lago, s.f.). 

 

2.2.1. Tipos de exclusión social y racismo sistémico 

Respecto a lo anterior, es fundamental señalar que la exclusión social puede 

manifestarse de diversas formas, existiendo tres modalidades principales. En primer 

lugar, la supresión total de expulsión o exterminio, donde las personas blancas buscan 

acabar con los miembros de otros grupos étnicos, como pasó antiguamente con el pueblo 

romaní y judío (Castel, R. 1997, citado por Pablo Gentili, 2001).  

En segundo lugar, la exclusión como mecanismo de confinamiento o reclusión donde 

se aislaba de forma física o simbólica a las personas pertenecientes a las minorías étnicas 

para privarles de su participación social.  

En tercer y último lugar, segregar incluyendo, que consiste en separar a algunos 

individuos del resto de los miembros de la sociedad en espacios específicos porque se 

considera que tienen las condiciones para vivir incluidos, pero en una condición 

inferiorizada (Castel, R. 1997, citado por Pablo Gentili, 2001). 

Respecto a dichas formas de exclusión, las dos primeras han ido disminuyendo; sin 

embargo, la tercera (segregar incluyendo) está en continuo crecimiento, debido a que es 

la forma de exclusión normalizada y, por tanto, más transparente e invisibilizada (Castel, 

1997).  

Como señala Gentili (2001, p.5), “La ´anormalidad´ vuelve los acontecimientos 

visibles, al mismo tiempo la ́ normalidad´ suele tener la facultad de ocultarlo. Lo ́ normal´ 

se vuelve cotidiano y la visibilidad se desvanece como producto de la naturalización”. 

Es decir, en la sociedad actual se le da mayor importancia a lo que es anormal, porque 

genera impacto y visibilidad. No obstante, las problemáticas cotidianas, se invisibilizan 

y naturalizan a través de una mirada normalizadora, resultado de la percepción de que hay 

más personas excluidas que incluidas, generándose prejuicios de los distintos miembros 

de la sociedad (Gentili, 2001).  

Por esa razón, la exclusión social sigue aumentando continuamente, ya que esta es 

apreciada únicamente como un dato, generándose una normalización que ha sido el 

resultado de la aceptación activa de los incluidos (Gentili, 2001). 

Asimismo, esta perpetuación de la exclusión conlleva al desarrollo de la causa 

principal de la generación de prejuicios: la construcción social conocida como racismo. 



 

10 

 

A pesar de que biológicamente no existen razas, se ha llevado a cabo la jerarquización de 

los grupos sociales que sitúa en la cúspide a la cultura blanca, siendo está la creadora de 

dicha construcción. De esta forma, queda reflejada la supremacía blanca, entendida como 

el conjunto de personas que componen la cultura dominante y que ocupa una posición 

privilegiada del sistema social.  

Esos miembros pertenecientes a la supremacía blanca, se benefician de todas las 

construcciones sociales, políticas, legales, culturales y económicas, las cuales han sido 

neutralizadas para que el resto de las personas de la sociedad las perciban como ventajas 

y no como derechos (Bela-Lobedde, 2023).  

El racismo es siempre sistémico, puesto que es un principio estructurador y 

organizador que manifiesta el poder y la opresión de la supremacía blanca sobre las 

personas racializadas (Bela-Lobedde, 2023). Se propaga a través de ideas, discursos, 

prácticas de invisibilización de las personas racializadas, exclusiones, discriminaciones y 

agresiones, entre otras.  Además, la diferenciación racial, el esencialismo y la 

estigmatización son los tres procesos simultáneos que siempre están presentes en 

cualquier forma de racismo (Buraschi & Aguilar, 2017). 

Es cierto, que este tipo de racismo no es el único sistema de supremacía, pero sí el que 

se basa en despreciar y desfavorecer a las personas por su etnia, a la que le vendría 

asociada una raza dentro de esta construcción hipotética. Las etnias son los grupos 

sociales que se han creado en la sociedad, donde se encuentran las personas con ciertos 

rasgos comunes, culturales, del lenguaje y religiosos (Bela-Lobedde, 2023).  

Los niños y niñas son unos de los grandes afectados por estas barreras y 

discriminaciones, debido a que, si pertenecen a una minoría étnica como el colectivo 

gitano o a una familia migrante, serán víctimas de esa jerarquización presente en la 

sociedad. En el caso de los migrantes, esta situación empeorará si los progenitores no han 

podido obtener la documentación que solicita el país de residencia, produciéndose una 

restricción de derechos tanto de la infancia como de los adultos. Igualmente, el colectivo 

gitano se enfrenta a numerosos desprecios y minusvaloraciones en la escuela relacionadas 

con el fracaso escolar, las cuales se agravan si sus familiares no han finalizado sus 

estudios. 

Diversos autores y autoras, como Bela-Lobedde (2023), sostienen que muchas 

personas pueden manifestar en mayor o menor medida, un racismo individual o 

inconsciente. Este consiste en la manifestación de creencias, actitudes y comportamientos 



 

11 

 

hacia las personas de otras etnias, basados en los prejuicios personales y siendo estos 

expresados en la mayoría de los casos de forma inconsciente.  

Consecuentemente, las personas racializadas, que son aquellas que sufren 

discriminación y desigualdad por parte de la cultura dominante, pueden acabar 

desarrollando un racismo interiorizado Este consiste en la interiorización o creencia de 

los estereotipos negativos que la cultura dominante ha construido sobre su etnia u otras 

(Bela-Lobedde, 2023).  

Esta construcción está vinculada al endorracismo, resultado del racismo interiorizado, 

que implica el rechazo hacia las personas de su mismo grupo racial y sentimientos de 

duda, angustia y disgusto, que llevan a una confusión identitaria (Bela-Lobedde, 2023). 

 

2.3. La Educación Intercultural como Proyecto Educativo 

La Educación Intercultural ha sido ampliamente abordada como proyecto político, 

pudiendo encontrar numerosa bibliografía de la misma Sin embargo, no sucede lo mismo 

cuando esta es entendida como proyecto educativo. Uno de los entornos fundamentales y 

más influyentes para promover la conciencia crítica, desde edades tempranas, es la 

institución educativa. Las escuelas trabajan de forma directa con la diversidad cultural y, 

se enfrentan al reto de gestionarla adecuadamente, enseñando a todos los miembros de la 

sociedad a resolver conflictos a través de la formación de ciudadanos críticos, libres y 

solidarios en las aulas. Algunos de estos problemas pueden estar ocasionados por la falta 

de inclusión de todas las personas en la sociedad, lo que hace más relevante su papel 

como espacio transformador de la ideología sobre la diversidad cultural (Carbonell, 

2000). 

La Educación Intercultural está implicada en la aplicación de un enfoque pedagógico 

trasformador, y se conseguirá consolidar a través de dos estrategias metodológicas. Por 

un lado, la acción tutorial del profesorado, que les servirá para hacer las modificaciones 

convenientes encaminadas a la mejor forma de conseguir la creación de ciudadanos 

críticos y, por otro lado, el aprendizaje servicio (Leiva, 2010) 

Igualmente, es fundamental tener en cuenta que ser un ciudadano crítico y libre no 

consiste en ser el más diferente culturalmente, sino que significa trabajar en la adquisición 

de unos valores adecuados y beneficiarios para todos los miembros que componen la 

sociedad (Diez, 2012). 

En este contexto, tiene una especial relevancia la Educación Intercultural que pone el 

foco en los miembros del grupo mayoritario, puesto que son los que disponen de poder 



 

12 

 

para acabar con las desigualdades sociales y permitir que todos tengamos una equidad de 

derechos humanos. Además, reconoce la diversidad cultural y la dignidad humana, viendo 

como enriquecedora la diferencia (Diez, 2012). Sin embargo, su implementación es 

complicada, ya que exige tener muchos modelos de alumnos en las aulas y esto es algo 

que cohíbe y genera resistencia y rechazo en los miembros con poder de la sociedad, es 

decir, a la etnia blanca (Carbonell, 2000).  

 

2.3.1. Educación Intercultural en la etapa de Educación Infantil 

Asimismo, resulta pertinente abordar las cuatro razones clave con las que se explica, 

por qué y para qué se creó y existe la escuela para poder entender la relevancia de la 

institución en la transformación social (Ceballos, 2024).  

En primer lugar, la educación es un derecho desde el nacimiento, siendo reconocida 

en 1989 en la Convección de los Derechos de la Infancia. Por ello, tanto el Estado como 

los profesionales de los centros educativos deben discutir el acceso y la calidad de la 

misma (Ferrer, 2019). 

En segundo lugar, la educación es una ventana al desarrollo, debido a que la mayor 

parte del desarrollo de los infantes ocurre durante los primeros seis años de vida, y por 

esa razón, es imprescindible que todos cuenten con acceso a la misma. Igualmente, para 

muchos niños y niñas de familias desfavorecidas la escuela puede ser un factor protector, 

siendo evidente que la situación personal del niño no tiene que condicionar sus 

posibilidades de desarrollarse de forma óptima (Ferrer, 2019). 

En tercer lugar y, relacionada con la anterior razón, encontramos que la escuela tiene 

que actuar como compensadora de desigualdades, equilibrando las diferencias de origen 

de cada infante generadas por las posibilidades familiares que tienen a la hora de 

interactuar o contar con diferentes recursos, entre otros aspectos (Ferrer, 2019).  

En cuarto y último lugar, la Escuela Infantil, es una estrategia que permite 

compatibilizar los procesos de conciliación familiar, dando respuesta a los mismos y, 

ayudando a las familias a poder optar a un trabajo que les permite contar con unas mejores 

condiciones económicas para mantener de forma adecuada a la familia (Ferrer, 2019). 

Respecto a la etapa de Educación Infantil, es importante hablar de su identidad, puesto 

que se efectuará la observación y análisis de la implementación de la Educación 

Intercultural en la misma.  Cómo decía anteriormente, es un derecho de la infancia, 

reconocido desde el 1989 por la Convección de los Derechos de la Infancia. Gracias a 



 

13 

 

ella, se reconoce a la infancia como una etapa con identidad propia y considera a los niños 

y niñas, ciudadanos desde que nacen (Meng, 2022). 

Además, la Escuela Infantil se tiene que encargar de establecer como eje principal de 

aprendizaje los momentos de cotidianeidad, siendo este espacio vital y significativo para 

todos los miembros de la comunidad educativa, siendo esta el conjunto de miembros que 

influyen en el proceso de enseñanza- aprendizaje del alumnado y que interaccionan para 

darle vida a la escuela. Desde una perspectiva intercultural, esos momentos de 

cotidianeidad deben ser apreciados como oportunidades valiosas para reconocer e incluir 

la diversidad cultural, promoviendo actitudes de diálogo y respeto (Blasi, 2003).  

En ellas, se trabajará a través de momentos organizados y jerarquizados mediante los 

que se consiga llevar a cabo una intencionalidad educativa compartida, repleta de 

oportunidades de aprendizaje significativas, que permitan a los infantes desarrollar 

numerosas habilidades personales, sociales y comunicativas en un entorno democrático. 

Todo esto debe estar alineado con el proyecto educativo, evitando que las actividades se 

limiten a rutinas estereotipadas y asegurando que se traduzcan en aprendizajes valiosos 

que promuevan la equidad, la participación y el reconocimiento de todas las culturas 

(Blasi, 2003). 

 

2.3.2. El racismo institucional y la segregación educativa por motivos de diversidad 

étnico-cultural 

En el ámbito educativo también se encuentra presente el racismo, en este caso el 

institucional. Este se expresa a través de políticas, leyes y prácticas que impiden que el 

reparto de derechos sea el mismo para toda la población. Como consecuencia, provoca 

que las personas que no pertenecen a la cultura blanca se encuentren en una situación de 

desigualdad y vulnerabilidad, quedándoles restringidos los accesos a las mismas 

oportunidades en ámbitos como el laboral o el escolar, lo que les dificulta gozar de una 

vida digna (Bela-Lobedde, 2023). 

Igualmente, para acabar con la exclusión, las distintas formas de segregación y la 

discriminación educativa, se debe garantizar a todos los niños y las niñas acudir a una 

escolarización básica, es decir, que puedan acceder a las escuelas y a una escolarización 

en igualdad de condiciones y oportunidades. La escuela debe ser democrática, haciendo 

visible lo que la mirada normalizadora oculta a través de la construcción de una pedagogía 

de esperanza que vaya en contra de la pedagogía de la exclusión (Gentili, 2001). No 



 

14 

 

obstante, la escolarización siempre conlleva a alguna clase de aculturación por la 

diversidad de circunstancias que ocurren en la misma (Abajo y Carrasco, 2006) 

La segregación es un proceso que excluye e impide a los grupos minoritarios o 

inferiorizados el acceso y participación en los espacios públicos. Es efectuada por 

miembros pertenecientes a grupos sociales privilegiados y puede estar impuesta por leyes, 

políticas públicas o normas dispuestas por la sociedad. Consiste en la separación física o 

simbólica en espacios concretos de los miembros pertenecientes a estos grupos, 

restringiendo de esa forma su movilidad (Diez, 2012).  

Esta acción lo que hace es limitar la libertad de acción y decisión de las personas 

pertenecientes a esos grupos minoritarios o inferiorizados y, por tanto, que les crea 

barreras para poder acceder a todos los ámbitos en equidad de condiciones (Diez, 2012).  

Además, este comportamiento puede aparecer en las instituciones educativas de dos 

maneras. Por un lado, las escuelas que aceptan a diversidad de alumnado, pero dentro de 

ella se coloca a los inferiorizados y los pertenecientes a minorías étnicas en aulas ajenas, 

las compensatorias. De esta manera, se les impide llevar a cabo el proceso de relación con 

el resto de los estudiantes y se les priva de estar en equidad de condiciones y derechos 

que el resto de los discentes del centro. Por otro lado, existen las escuelas segregadas en 

las que se encuentran personas con rasgos comunes (Carbonell, 2000). 

Estas situaciones de segregación que se producen en los centros educativos deben 

desaparecer, pero no únicamente por los numerosos perjuicios y situaciones de 

desigualdad social que generan a los grupos minoritarios, sino porque a través de la 

separación física de los otros miembros de la sociedad se les restringe la posibilidad de 

conocer y comprender las diversas raíces culturales (Díez, 2012) 

A continuación, veo fundamental explicar las formas de segregación que aparecen en 

el ámbito educativo. En primer lugar, la segregación incluyente, qué como expliqué en 

las formas de exclusión, su finalidad es atribuir una condición especial a una clase de 

individuos determinados a los que se les considera ciudadanos con las condiciones 

necesarias para vivir como incluidos, pero en unas condiciones inferiores al resto de 

personas de la sociedad (Castel, R. (1997) citado por Gentili, 2001). 

En segundo lugar, el apartheid educativo es un sistema de segregación social que 

aparece como consecuencia de la clase social a la que pertenezcan los ciudadanos. Este 

modelo ofrece privilegios y mejor calidad a los miembros de las clases sociales altas, 

otorgándoles más posibilidades de recibir una mejor formación porque pueden acudir a 



 

15 

 

las instituciones con una mejor calidad educativa, que les abrirán las puertas del éxito en 

un futuro (Gentili, 2001).   

Sin embargo, las personas de las clases más bajas están desfavorecidas, debido a que 

no tienen la posibilidad de acudir a dichas condiciones de calidad educativa. Se 

encuentran incluidos en el sistema educativo nacional, pero en una condición inferior, 

viéndolos únicamente como merecedores de una educación pobre (Gentili, 2001). Esto 

condiciona la forma de expresión de los miembros de las clases bajas, debido a que al 

sufrir esa situación de exclusión no se encuentran con la libertad que deberían tener 

(Gentili, 2001). 

También, hay que hacer una diferencia entre la condición del excluido, que es un 

estado (los analfabetos están excluidos), con las dinámicas de exclusión, que es el proceso 

(factores que producen la exclusión). Por tanto, acabar con la condición no significa 

acabar con las causas que producen los procesos de exclusión educativa (Gentili, 2001).  

No es suficiente con identificar las formas de exclusión y segregación presentes en el 

ámbito educativo, sino que para conseguir que los centros educativos alcancen esa 

sociedad inclusiva a la que aspiran, es necesario trasladar la teoría recogida en los 

documentos oficiales a la práctica educativa.  

En este sentido, uno de los elementos que refleja el racismo institucional en el sistema 

educativo son las fiestas tradicionales, que se siguen celebrando sin atender al contexto 

histórico del que surgen. Muchas de estas festividades tienen relación con prácticas como 

el esclavismo, la expulsión y el exterminio de etnias. Aunque a día de hoy no se realicen 

esos actos degradantes que inferiorizan a los miembros que pertenecen a dichos 

colectivos, se continúa perpetuando el odio, la discriminación y el racismo hacia 

determinadas minorías. Esto refleja una visión colonialista todavía presente en el país, 

donde los miembros de la cultura blanca se creen superiores (Diez, 2012). 

No debe confundirse la interculturalidad con el folklorismo. Es necesario erradicar el 

intercambio de elementos folklóricos descontextualizados, ya que contribuyen a 

ocultar las relaciones conflictivas, de poder, marginación, de dominación y de sumisión 

por parte de los miembros de la cultura dominante. Consecuentemente, se conservan los 

actos discriminatorios hacia las minorías étnicas, junto con la formación de prejuicios e 

interiorización de las mismas (Díez, 2012). 

Para acabar con estas fiestas es fundamental que las instituciones trabajen de forma 

activa para acabar con esas ideas discriminatorias aún presentes. Esto implica hacer una 

revisión profunda para identificar los elementos ofensivos o jerárquicos que se encuentran 



 

16 

 

en esas festividades, para poder repartir de manera equitativa los privilegios y fomentar 

el bienestar y derecho a una vida digna para todos, combatiendo la jerarquización que se 

instauró hace muchos siglos (Diez, 2012). 

 

2.3.3. Acogida y organización de espacios en las instituciones educativas 

Los centros educativos deben convertirse en espacios acogedores e inclusivos para 

todos, donde los miembros de la comunidad escolar puedan sentirse identificados, 

respetados y valorados, evitando así situaciones de exclusión social (Coelho, 2003). 

Para ello, es esencial que se incorporen elementos de todas las culturas del alumnado 

que se encuentra en la institución. Por un lado, se debe atender a la diversidad lingüística 

de los niños y niñas, mediante la colocación de carteles en distintos idiomas que 

favorezcan la comprensión o con docentes que muestren un compromiso profesional. Es 

decir, deben estar formados e implicados, poniendo interés y esfuerzo, por ejemplo, en la 

pronunciación de los nombres de los infantes, que por muy simple que parezca, es algo a 

lo que no se le presta especial atención (Coelho, 2003). 

Por otro lado, es imprescindible incluir materiales y actividades que muestren la 

realidad del mundo, es decir, donde se vea la diversidad étnico-cultural de forma natural. 

Además, deben incluirse aquellas situaciones basadas en las experiencias de los discentes, 

puesto que hará más cercano el proceso de enseñanza-aprendizaje. Igualmente, es 

necesario eliminar las prácticas segregadoras como las aulas compensatorias, permitiendo 

que todo el alumnado se encuentre aprendiendo en las mismas aulas. De esa forma, se 

evitará la perpetuación y creación de rechazos y marginaciones hacia determinados 

miembros de las minorías étnicas (Coelho, 2003). 

Asimismo, será imprescindible involucrar a las familias y proporcionarles las ayudas 

y explicaciones necesarias, fomentando así las relaciones de poder y colaboración, 

mejorando la calidad educativa del alumnado de los centros educativos (Coelho, 2003). 

El desarrollo y la implementación de estas medidas contribuyen a que los dicentes 

desarrollen valores tales como la amabilidad, la empatía, el respeto, la solidaridad y el 

altruismo, que les permitirá sentirse mejor consigo mismos (Coelho, 2003). 

 

2.4. Currículo Intercultural 

Retomando la importancia de implementar la Educación Intercultural en los centros 

educativos, me gustaría hablar de la importancia de atender a la ideología, no solo de la 

institución educativa, sino de la ideología de los docentes. En los centros se encuentran 



 

17 

 

numerosos documentos que recogen tanto la ideología del mismo como la diversidad de 

aspectos que se busca trabajar, en este caso, me voy a centrar en el currículo y en los 

proyectos de interculturalidad. 

En relación a la ideología docente, se encuentra el currículo oculto, formado por el 

conjunto de valores e ideas que imparte el docente de forma inconsciente durante la 

enseñanza de los conocimientos (Parcerisa, 1999). En consecuencia de ese currículo 

oculto, los materiales y recursos didácticos siempre tienen un carácter ideológico, es 

decir, no son neutrales, puesto que basan su contenido y estructuras en diversas 

concepciones sobre la sociedad, la escuela, el profesor, etc. (Marcano, 1997).   

Es común encontrar algunos elementos como fichas, actividades o imágenes con 

elementos estereotipados, que provocan dificultades para la inclusión de todas las 

personas en la sociedad a causa de los numerosos prejuicios que se generan a través de 

los mismos, siendo solamente estos, materiales que sirven al centro para efectuar la 

justificación del gasto del dinero de las familias (Marcano, 1997). 

La educación intercultural exige la revisión y análisis del currículo escolar, tratando 

de eliminar la visión colonialista, etnocentrista y paternalista que este refleja, donde solo 

aparece representada la cultura dominante. Esto provoca que los contenidos y 

aprendizajes impartidos en el aula no sean significativos para los alumnos que no 

pertenecen a esa cultura (Díez, 2012).   

Para conseguir lo anterior, es necesario destacar que se precisan docentes críticos, 

capaces de analizar las situaciones reales de los centros, los proyectos, los datos 

informativos y los documentos institucionales con el fin de incluir elementos y referentes 

culturales diversos, entre otros, en las instituciones educativas. No deben mantenerse los 

docentes meramente operarios, que se limiten, únicamente, a observar el currículo y se 

limiten a aplicar de forma mecánica los conocimientos que se recogen en el mismo 

(Carbonell, 2000). 

 

2.5. Propuestas y prácticas pedagógicas para trabajar la Educación Intercultural 

Asimismo, a pesar de que el objetivo de la escolarización obligatoria es formar 

ciudadanos, no se pueden exigir un nivel mínimo para todos, sino que se debe atender a 

la diversidad del aula. Por tanto, compartirán una misma condición como fututos 

ciudadanos, pero se atenderá a las capacidades de cada uno. Los procesos de enseñanza-

aprendizaje no tienen que verse como objetivo sino como medios al servicio de los fines 

educativos (Diez, 2012). 



 

18 

 

En consecuencia de lo anterior, es fundamental, crear un nuevo espacio social donde 

el proceso de enseñanza-aprendizaje se adquiera a través de una convivencia cuyas 

normas tengan como eje central la ciudadanía cívica y, por tanto se consigan a través de 

un consenso obtenido de la negociación y creatividad conjunta (Diez, 2012). En él se 

trabajarán aprendizajes diversos consiguiendo de esta forma que todo el alumnado de los 

centros educativos se sienta incluido y admirado por el resto, además de poder 

desarrollarse de forma integral e intercultural (Diez, 2012). 

Además, deben evitarse las agrupaciones homogéneas, debido a que estas impiden el 

desarrollo adecuado de los infantes que tienen más dificultades, empeorando, por tanto, 

su calidad educativa y su desarrollo personal (Diez, 2012). 

 

2.5.1. El rol y las condiciones de los docentes para implementar proyectos 

interculturales 

Es imprescindible que los docentes estén formados, por ejemplo en el ámbito del 

lenguaje, permitiendo así que se pueda conocer a las personas con comunicación a través 

de su lengua materna y que el proceso de enseñanza de la lengua del país de llegada sea 

más sencillo y simple.  Igualmente, es fundamental eliminar los mediadores sociales, para 

que los miembros de los grupos minoritarios accedan a espacios como claustros donde se 

puedan cualificar y estar incluidos. De esta forma, habrá docentes de todas las etnias, 

convirtiéndose en referentes, proporcionado motivación y representación (Díez, 2012). 

Asimismo, es imprescindible que el profesorado deje la creación de prejuicios e 

hipótesis sobre las etnias y se centre únicamente en la realidad. Al construir esas 

ideologías se comienzan a hacer juicios perjudiciales ante los miembros de la comunidad. 

Por ello, es importante que seamos capaces de deconstruir aprendizajes para poder 

construir uno nuevo y que se dejen de lado las posibles ideas y generalizaciones si no se 

han visto así en la realidad (Díez, 2012). 

Por otro lado, antes de iniciar proyectos de interculturalidad, es necesario reflexionar 

sobre a cuatro condiciones: reconocer las actitudes excluyentes e injustificables que se 

tengan en el centro educativo y, a su vez, identificar las actitudes excluyentes que se 

mantienen y reproducen en la institución. También, se deberán identificar los mecanismos 

que expliquen los comportamientos y, finalmente cambiar las actitudes e implementar un 

compromiso a una formación profesional, donde se adquiera e imparta una educación 

cívica e intercultural, que acabe con las desigualdades existentes en la sociedad (Díez, 

2012).  



 

19 

 

3. Capítulo II: Marco contextual 

A continuación, voy a llevar a cabo el desarrollo del marco contextual con el fin de 

entender las circunstancias y características específicas del entorno en el que se enmarca 

la investigación de mi Trabajo de Fin de Grado. Para ello, conoceré como se aborda 

institucionalmente la Educación Intercultural, partiendo del contexto general del Estado 

español, continuando con el ámbito autonómico de Cantabria y, finalmente con el caso 

específico del CEIP Cervantes, ubicado en el municipio de Torrelavega. 

 

3.1. España como contexto multicultural en transición 

Este Trabajo de Fin de Grado se enmarca en el contexto educativo de España, un país 

que ha tenido un enfoque multicultural, pero que actualmente se encuentra en una 

situación de transición hacia un modelo intercultural. Esto es debido a que siempre ha 

sido un Estado excluyente que incluso ha desvalorizado a la mayor minoría étnica, el 

pueblo gitano, con la que conviven desde hace siglos (Carbonell, 2000).   

De hecho, resulta pertinente abordar las diferentes respuestas que se dan y deben darse 

hacía esa minoría, destacando dos dimensiones relacionadas con el ámbito educativo que 

tienen gran influencia sobre ellos y su éxito escolar. Por un lado, la dimensión escolar, 

puesto que es fundamental que la escuela sea un espacio inclusivo donde el alumnado 

pueda establecer relaciones interpersonales y reciba el apoyo de los miembros de la 

comunidad durante todo su proceso formativo (Abajo y Carrasco, 2006).  

Por otro lado, la dimensión relacional y asociativa, dado que las relaciones con un 

grupo de iguales impactan de forma directa en su decisión de continuar con los estudios. 

Asimismo, la ausencia de referentes culturales propios provoca que el alumnado de dicha 

etnia, pierda el interés y abandone (Abajo y Carrasco, 2006).  Igualmente, es primordial 

acabar con las aulas compensatorias, ya que generan desigualdades y dificultan la 

interacción entre miembros, privándolos de esa forma de la oportunidad de conocerse 

(Carbonell, 2000). 

A causa del rechazo que sufren los niños y niñas pertenecientes al colectivo gitano, 

asociaciones y fundaciones han implementado proyectos que perpetúan el éxito en la 

comunidad. Desde la Fundación Secretariado Gitano (2024) se creó “Promociona”, un 

programa de orientación y apoyo escolar que busca acabar con el fracaso, el abandono y 

la segregación escolar de los infantes del colectivo gitano. 

Del mismo modo, España se ha convertido en un país de acogida de inmigrantes y, por 

ello, los ciudadanos del mismo deben considerar el proceso de migración como un 



 

20 

 

derecho que tienen las personas para obtener una mejor condición y calidad de vida 

(Carbonell, 2000). 

 

3.1.1. La migración como fenómeno estructural 

Desafortunadamente, a pesar de ser un derecho humano, no todo el mundo tiene acceso 

a ese proceso. Los cambios tecnológicos facilitan estos desplazamientos de una parte a 

otro del planeta; sin embargo, no emigra el más pobre o el más necesitado, como 

comúnmente se cree, pues, para poder emigrar es necesario poseer un cierto poder 

adquisitivo y acceso a las tecnologías de la información y la comunicación. (Carbonell, 

2000) 

La migración va a generar un crecimiento de la diversidad cultural del país, las 

instituciones educativas y los miembros de las mismas deberán afrontarlo favoreciendo 

una educación para la convivencia intercultural. Esta fomentará el respeto a la diversidad 

y, rechazará todo tipo de exclusión social, desigualdad por razones étnicas o culturales y 

manifestaciones xenófobas o racistas ante las personas inmigrantes que sufren al no estar 

reconocidos como iguales en dignidad y derechos (Carbonell, 2000) 

Por ello, uno de los grandes desafíos de la migración es aprender es gestionar la 

diversidad cultural y verla desde un punto de vista sociológico, sabiendo que es 

considerada como un fenómeno psicosociocultural que influye en diversos aspectos del 

individuo que emigra. Los migrantes se enfrentan a una serie de cambios y estresores 

asociados al proceso migratorio lo que los convierte en un grupo de alto riesgo en cuanto 

al desarrollo de alteraciones psicológicas y repercusiones a nivel de salud mental. 

Además, el proceso de migración afecta tanto a las personas que emigran como a las 

familias que dejan en su lugar de origen (Portes, 2007). 

 

3.1.2. Realidad demográfica en España: población extranjera y minorías étnicas 

Atendiendo al colectivo gitano y a las personas extranjeras que han migrado a España, 

es necesario atender a las estadísticas relacionadas con estos grupos, ya que permiten 

destacar de nuevo la importancia de construir una sociedad inclusiva para todos y todas 

y donde, tengan las mismas oportunidades. Por un lado, según la Fundación Secretariado 

Gitano (2024), entre 1 y 1,3 millones de habitantes en España pertenecen al colectivo 

gitano, lo que representa aproximadamente un 2,7% de la población. Sin embargo, la tasa 

de fracaso escolar sigue siendo de un 63%, lo que pone de manifiesto que todavía hay 

mucho trabajo que hacer. Por otro lado, según e Instituto Nacional de Estadística (2023), 



 

21 

 

solo el 28,7% de las personas extranjeras que residían en España durante el 2023 habían 

completado los estudios de Educación Primaria o inferiores. 

Por todo ello, para conseguir ese cambio hacia la Educación Intercultural, las escuelas 

deben trabajar de forma activa en la formación de ciudadanos críticos, libres y solidarios 

que sean capaces de cambiar y resolver las problemáticas sociales. Igualmente, deben 

fomentar una conciencia social con la que se cuestionen y, por ende, se modifiquen los 

comportamientos y prácticas perjudiciales para los grupos minoritarios existentes en la 

sociedad, por ejemplo, las celebraciones que se efectúan con carácter folklórico que 

perpetúan la desigualdad de poder (Carbonell, 2000). 

 

3.1.3. Análisis crítico de la Educación Intercultural en el marco legislativo estatal 

En este sentido, resulta fundamental llevar a cabo el análisis de cómo los documentos 

normativos abordan la Educación Intercultural para implementarla en las instituciones 

educativas. 

Por un lado, atendiendo a la parte de Educación Infantil del Boletín oficial del Estado 

(BOE), se ven representados varios aspectos relacionados con las culturas. Sin embargo, 

algunos mantienen sesgos multiculturales, puesto que es el modelo anteriormente y 

continúa equivocándose con la interculturalidad, aunque en su mayoría se ve un enfoque 

óptimo hacía la consecución del nuevo modelo.   

En primer lugar, se hace referencia a la necesidad de efectuar actividades relacionadas 

con costumbres y tradiciones de otras culturas, no únicamente las de la cultura dominante, 

donde además, todo el alumnado deberá participar de forma activa. Este es un aspecto 

que resultará enriquecedor si se implementa de forma óptima en las instituciones, es decir, 

con un carácter crítico e inclusivo hacia los diversos aspectos todas las culturas. 

En segundo lugar, expresa la necesidad de reconocer y apreciar la pluralidad 

sociocultural del aula, donde se deberá promover una comunicación continua de todos los 

miembros, con la que se permita expresar las necesidades, creencias y costumbres de cada 

uno. A través de las interacciones se conseguirá crear un espacio donde esté presente la 

escucha activa, que contribuirá a la inclusión de todos y todas en procesos coeducativos 

y cooperativos. 

En tercer lugar, se habla de la posibilidad de los discentes para conocer la diversidad 

étnica y cultural; sin embargo, se hace desde una perspectiva integradora y no inclusiva, 

lo que refleja una confusión conceptual. Esto es debido a que en el BOE se expresa de 

forma literal que las costumbres y las tradiciones de los grupos minoritarios deben verse 



 

22 

 

desde una perspectiva integradora, no inclusiva. Igualmente, se nombra la aceptación y 

el respeto de forma similar, siendo el primero completamente integrador, puesto que 

considera superior a la cultura dominante, al igual que pasa con la tolerancia.   

En cuarto lugar y último lugar, se muestra interés por la competencia plurilingüe que 

adquieren los infantes pertenecientes a los grupos minoritarios. Asimismo, se considera 

relevante para los centros educativos debido a que pueden contar con una diversidad 

lingüística y cultural que ofrezca un enriquecimiento del repertorio lingüístico y con el 

que se puedan ofrecer más estrategias comunicativas. 

Por otro lado, la LOMLOE se fundamenta en la Convención de los Derechos del Niño 

de Naciones Unidas (1989), que reconoce los intereses del menor, su derecho a la 

educación y la obligación del Estado de garantizar sus derechos. Además, es la legislación 

vigente que regula la educación en todo el Estado español, cuyo motor es la Agenda 2030 

que plantea diecisiete objetivos con metas integrales basadas en los ámbitos económico, 

social y ambiental, que implican un compromiso común y universal. Este plan busca 

promover el bienestar de las personas, la protección del planeta y la prosperidad, con la 

intención de fortalecer la paz universal y garantizar el acceso a la justicia (Naciones 

Unidas, 2015). 

Igualmente, veo fundamental hablar del Objetivo de Desarrollo Sostenible 4 

“Educación de Calidad” que es uno de los 17 objetivos de la Agenda de Desarrollo 

Sostenible 2030, y que considero estrechamente relacionado con mi investigación y los 

derechos vinculados a la ley. Este objetivo pretende “garantizar una educación inclusiva 

y equitativa y promover oportunidades de aprendizaje permanente para todos” (Arnaiz, 

2022, p.42). Además, cabe destacar que es el que tiene un impacto más significativo y 

directo el ámbito educativo, puesto que “establece que la educación tiene la finalidad de 

mejorar la calidad de vida de muchas personas”(Arnaiz, 2022, p.43).  

La consecución del Objetivo 4 requiere una nueva visión de la educación, “que se 

sustente sobre los derechos humanos y la dignidad, la justicia social, la inclusión, la 

protección, la diversidad cultural, lingüística y étnica, sin olvidar la responsabilidad y la 

rendición de cuentas compartidas” (Arnaiz, 2022, p.43).  

En este sentido, la LOMLOE pone énfasis en la búsqueda de la equidad, la inclusión 

educativa y la accesibilidad universal como principios de la educación. De la misma 

forma, considera la educación inclusiva como un derecho fundamental que tiene como 

finalidad garantizar que todos los miembros de la sociedad puedan aprender, participar y 

progresar en los centros educativos. Sin embargo, existe una contradicción debido a que, 



 

23 

 

se han incluido y modificado aspectos de la legislación como los nombrados 

anteriormente, pero estos aún no se han aplicado de forma efectiva (Calderón, 2021). 

 

3.2. Cantabria 

En este mismo marco, es imprescindible atender al contexto territorial concreto en que 

se llevará a cabo la observación de la aplicación del modelo de Educación Intercultural. 

Esta se efectuará en la Comunidad Autónoma de Cantabria, específicamente en un centro 

público del municipio de Torrelavega, el CEIP Cervantes.  

Asimismo, al igual que he hecho durante el desarrollo del contexto nacional, considero 

oportuno señalar las estadísticas de población gitana y extranjera en Cantabria, con el fin 

de evidenciar la situación real y la necesidad de atender a estos grupos en equidad de 

oportunidades. Por un lado, según el Instituto Nacional de Estadística (2023), de 41.711 

personas extranjeras residentes en España en el año 2023, solo 9.039 con más de quince 

años habían obtenido el título de Educación Primaria o inferiores.  

Por otro lado, en lo relativo al colectivo gitano, no se encuentran recogidas en ningún 

lugar las estadísticas oficiales actualizadas de los miembros del grupo presentes en 

Cantabria. Sin embargo, en la página del Gobierno de Cantabria (2017), se publicó un 

comunicado de que no hay un censo específico que permita conocer el número de 

miembros de este colectivo en la provincia, siendo las últimas estimaciones del año 2012, 

donde la cifra en torno a 5.500 personas. 

 

3.2.1. Análisis del currículo autonómico 

Respecto a la comunidad autónoma, es imprescindible tratar el Boletín Oficial de 

Cantabria (BOC) que es el órgano oficial en el que se difunden las disposiciones 

normativas oficiales como el Decreto 66/2022, aprobado por el Consejo Escolar del 

Gobierno de Cantabria. Este documento establece el currículo de Educación Infantil y 

primaria, basado en la Ley Orgánica 2/2006 de Educación (LOE), modificada por la Ley 

Orgánica 3/2020. 

Este currículo expresa que los centros educativos deben garantizar una educación 

integral para todo el alumnado, creando una ciudadanía activa y democrática que tenga 

como principios la equidad, la inclusión, la autonomía y el respeto. 

Respecto a las menciones específicas sobre esta temática, es necesario destacar que, 

en Educación Infantil, no se hacen menciones literales para trabajar desde una perspectiva 

intercultural en el currículo.  



 

24 

 

No obstante, se encuentra recogida de forma superficial la relevancia de implementar 

un respeto hacia la pluralidad lingüística y cultural y fomentar el interés por otras culturas 

a través de la literatura infantil y las manifestaciones culturales en la música. 

 

3.2.2. Análisis del Plan de Interculturalidad autonómico 

Asimismo, es relevante atender al Plan de Interculturalidad de Cantabria, el cual se 

encuentra recogido en el portal de Educantabria, que es el espacio en el que se localiza 

toda la información relacionada con el ámbito y las instituciones educativos de la 

comunidad autónoma. 

Por un lado, se detalla en este plan la presencia de las aulas de dinamización 

intercultural (ADI) que son los espacios creados por la Unidad Técnica de Orientación y 

Atención a la Diversidad (UTOAD) con las que se favorece la competencia intercultural 

en los discentes y se les ayuda en su incorporación tardía al sistema educativo (ITSE). 

Todos los centros educativos de la comunidad autónoma pueden solicitar este servicio 

para garantizar al alumnado procedente de minorías étnicas con diferente cultura y lengua 

a la de la cultura dominante pueda tener acceso a una educación inclusiva y adaptada a 

sus necesidades. 

Estas aulas de dinamización proporcionan a los coordinadores de interculturalidad y a 

la comunidad educativa asesoramiento en numerosas áreas. En primer lugar, enseñan a 

ofrecer apoyo en la acogida y seguimiento del alumnado junto con la proporción de 

recursos y estrategias con las que puedan fomentar la Educación Intercultural en la 

enseñanza. 

En segundo lugar, se enseñará la forma correcta de dar apoyo durante el aprendizaje 

de la segunda lengua, el español, especialmente para estudiantes no hispanohablantes. En 

tercer lugar, se trabajará de manera colaborativa con otras instituciones para asegurar que 

las respuestas que se ofrezcan a necesidades de los alumnos sean globales y cohesionadas. 

En cuarto y último lugar, se fomentará la participación de las familias en las 

instituciones educativas cuando los niños y niñas hayan tenido una incorporación tardía 

a las mismas, debido a que son esenciales para conseguir un desarrollo integral de ese 

alumnado. 

Los profesionales involucrados en este mecanismo son los profesores de orientación 

educativa, servicios a la comunidad y ámbito sociolingüístico junto con mediadores 

culturales. Igualmente, se puede recurrir a los auxiliares de lengua origen (ALO), que son 

aquellos que las instituciones educativas solicitan cuando se necesita apoyar a alumnos 



 

25 

 

que provienen de contextos lingüísticos diversos como el árabe, el chino, el moldavo-

rumano, ucraniano-ruso.  

Estos profesionales ayudan al resto de docentes con la adaptación de los materiales 

para trabajar con los infantes y, ofrecer asistencia lingüística para que se puedan llevar a 

cabo interacciones adecuadas entre las familias, el profesorado y el alumnado. 

Asimismo, se llevará a cabo la asignación de recursos para los distintos centros 

educativos en base a las necesidades que haya en cada uno, es decir, se atenderá al nivel 

de competencia de la segunda lengua del alumnado y su momento de llegada a la 

institución. Para que este reparto de recursos sea equitativo, es necesario que los centros 

educativos se coordinen con las ADI, favoreciéndose a su vez la comunicación entre 

numerosas instituciones. 

 

3.3. Centro de estudio: CEIP Cervantes (Torrelavega) 

Para concluir este marco, voy a desarrollar qué aspectos analizaré específicamente del 

centro, para lo que he decidido realizar un desglose basado en los tres niveles de 

organización escolar. 

Con respecto al nivel macro, es aquel que determina la estructura del centro educativo, 

es decir, cómo funciona el sistema educativo y el proceso de enseñanza-aprendizaje. Se 

encarga del diseño del currículo, el PEC, la PGA y los planes instituciones.  

Lo que haré será analizar los documentos de la institución para ver cómo está reflejado 

el trabajo de la Educación Intercultural en el centro y observar la forma de implementar 

la Educación Intercultural en el cetro, es decir, por proyectos, programas, fichas...Para 

ello, me puse en contacto con el equipo directivo del colegio con el fin de obtener todos 

los documentos oficiales del centro educativo. Sin embargo, me negaron el acceso al PEC 

y el PAT debido a que no estaban actualizados y solo me ofrecieron la PGA, en la que se 

encontraban reunidos, de forma generalizada y globalizada, todos los planes que se 

quieren implementar en la institución. 

En el mismo, se encontraba el Plan de Interculturalidad de la institución educativa del 

que he efectuado un análisis minucioso. Este está basado sobre todo en la acogida y 

acompañamiento del alumnado en el centro educativo aunque desde un enfoque 

integrador. Esto quiere decir que, busca que las personas procedentes de otras etnias se 

adapten a la cultura dominante.  

Asimismo, es cierto que no se limita al aspecto lingüístico del alumnado, sino que se 

menciona en numerosas ocasiones la necesidad de hacer una valoración de cada uno de 



 

26 

 

los infantes que entre al centro y de sus familias, con quienes debe mantenerse un trato 

continuo durante todo el proceso de adaptación del niño o la niña a la institución. De esta 

forma, se pretende conocer cuál es la situación y el entorno en el que se encuentra el 

discente, para poder ofrecerle los recursos que precise. 

En relación al nivel meso, llevaré a cabo la observación forma de trabajar el plan a 

nivel de centro, es decir, cómo se refleja la teoría de los planes en la práctica educativa. 

Es imprescindible que se le dé importancia al plan y, por ello, deben encontrarse aspectos 

relacionados con la temática en los espacios comunes del centro como el hall, pasillos, 

biblioteca, patios, comedor. 

Igualmente, conoceré la ideología de los docentes sobre la Educación Intercultural, la 

cual veo indispensable conocer debido a que, mediante el currículo oculto, enseñarán los 

valores e ideas que tengan a su alumnado. Esto lo conseguiré a través de la realización de 

cinco entrevistas semiestructuradas relacionadas con la temática, con las que recogeré la 

información general sobre el conocimiento que hay de la propuesta de Interculturalidad.  

Las docentes seleccionadas para estas entrevistas serán diversas, siendo cada una 

responsable de una edad distinta de discentes: dos de las aulas de tres años, otra del aula 

de cuatro años y la última del aula de cinco años. Asimismo, entrevistaré a la responsable 

del Plan de Interculturalidad del centro educativo, ya que considero relevante conocer sus 

ideas y objetivos en relación con dicho plan, teniendo en cuenta las características del 

centro y del profesorado. 

En relación a lo anterior, es importante mencionar que, para trasmitir unos 

pensamientos y actitudes correctas en torno a la diversidad étnico-cultural, los docentes 

deben llevar a cabo una formación permanente en la Educación Intercultural. Para ello, 

el profesorado cuenta con la posibilidad de formarse en numerosas temáticas a través del 

Centro de Profesorado (CEP) que es un organismo dependiente de la Consejería de 

Educación, Formación Profesional y Universidades de Cantabria.  

Su función principal es coordinar, asesorar y acompañar tanto a los docentes, como a 

las instituciones educativas, fomentando la innovación, la colaboración profesional y, el 

intercambio de buenas prácticas. Asimismo, el CEP impulsa a la realización de proyectos 

pedagógicos y ofrece actividades formativas como cursos o seminarios con el fin de 

mejorar la calidad del proceso de enseñanza-aprendizaje en las instituciones educativas. 

Por último, el nivel micro es el que se realiza a nivel de aula. Para ello, analizaré la 

forma de trabajar la diversidad cultural en el aula observando de forma precisa los 

recursos didácticos que selecciona la tutora, es decir, cuentos, canciones y fichas entre 



 

27 

 

muchos otros, junto a los objetos cotidianos de los alumnos y alumnas como las mochilas, 

accesorios, etc. De la misma manera, contemplaré si se utiliza alguna pedagogía 

intercultural en el aula. 

 

3.4. Bibliografía provincial y municipal 

Finalmente, veo conveniente realizar una breve revisión de la bibliografía existente 

sobre mi temática, en Cantabria y Torrelavega. A nivel provincial, no hay una gran 

cantidad de estudios, pero sí observa una cierta diversidad en las investigaciones 

realizadas.  

Sin embargo, a nivel municipal, el número de estudios es considerablemente menor y, 

la gran mayoría son Trabajos de Fin de Grado o Máster. Además, son escasas las 

investigaciones centradas en la Educación Intercultural durante la etapa de Educación 

Infantil. La mayoría, están realizadas con el fin de mostrar la realidad de minorías étnicas 

específicas en los centros educativos, como la comunidad musulmana o la población 

migrante de origen magrebí. 

  



 

28 

 

4. Capítulo III: Desarrollo 

En este capítulo presentaré el análisis de la información recopilada a través de las 

diversas entrevistas semiestructuradas realizadas a las docentes en el CEIP Cervantes 

(Anexo I). Estas entrevistas me han permitido identificar las percepciones de los docentes 

de Educación Infantil sobre el concepto de Educación Intercultural y, conocer qué 

prácticas y recursos didácticos se emplean en la etapa 3-6 años para trabajar la diversidad 

étnico-cultural. 

Además, a lo largo del desarrollo del capítulo comprobaré y daré respuesta tanto a mi 

objetivo general como a los objetivos específicos. Para ello, estableceré comparaciones y 

contrastes entre la realidad conocida a través de las entrevistas sobre la temática, los 

documentos internos del centro y la revisión bibliográfica efectuada durante toda la 

investigación. Esta triangulación me permitirá obtener una visión más amplia y crítica de 

la realidad educativa en relación con la Educación Intercultural, específicamente en la 

institución educativa seleccionada. 

 

4.1. Análisis del Plan de Interculturalidad del centro 

Comenzando con el análisis del Plan de Interculturalidad del centro educativo, he de 

decir que está basado sobre todo en la acogida y acompañamiento del alumnado en el 

centro educativo aunque desde un enfoque integrador. Esto quiere decir que, busca que 

las personas procedentes de otras etnias se adapten a la cultura dominante. Asimismo, es 

cierto que no se limita al aspecto lingüístico del alumnado, sino que se menciona en 

numerosas ocasiones la necesidad de hacer una valoración de cada uno de los infantes 

que entre al centro y de sus familias, con quienes debe mantenerse un trato continuo 

durante todo el proceso de adaptación del niño o la niña a la institución. De esta forma, 

se pretende conocer cuál es la situación y el entorno en el que se encuentra el discente, 

para poder ofrecerle los recursos que precise. 

En relación a la comunicación y vinculación que el centro debe fomentar y generar 

con las familias, he de puntualizar que me parece muy positivo para poder permitir que 

el infante consiga un desarrollo integral. Sin embargo, es algo utópico teniendo en cuenta 

que se quiere efectuar a través de los momentos de acción tutorial, siendo este un 

momento que no recibe el reconocimiento e importancia que merece en el centro, estando 

incluso sin actualizar su respectivo documento, donde se establece cómo se efectuarán las 

reuniones con tutores y familias para conseguir la mejora de los discentes.  



 

29 

 

Otro aspecto para tratar dentro de este plan, es la coordinación docente debido a que 

se comenta en numerosas ocasiones la necesidad de que el profesorado que trabaja con 

alumnado diverso culturalmente se mantenga en constante comunicación. Además, se 

hace hincapié en que el centro ofrecerá formación frecuente en el ámbito intercultural a 

todo el profesorado de la institución, con el fin de que la responsabilidad de trabajar con 

estos discentes no recaiga únicamente en los especialistas.  

Esto demuestra que, desde el planteamiento teórico de la responsable del Plan de 

Interculturalidad, es fundamental que todo el personal del centro tenga conocimiento y 

capacidad para realizar las acciones convenientes con estas personas. Sin embargo, no se 

ha efectuado ninguna formación con el profesorado de la institución educativa en todo el 

curso académico. Además, al estar efectuando una observación minuciosa del 

comportamiento de los docentes con respecto a esta temática, se puede apreciar la diversa 

ideología existente en el centro en relación a todo lo referente a la interculturalidad, 

confundiéndose términos de inclusión e integración entre otros o, apareciendo formas 

muy variadas de trabajar con el alumnado.  

Igualmente, se especifica en el plan que en el centro realiza un conteo del alumnado 

extranjero, pero realmente, en la práctica esta acción no se lleva a cabo siendo inexistente 

un documento oficial que recoja esa información. De hecho, cuando se organizan los 

ciclos para el comienzo del curso escolar, la distribución de los alumnos extranjeros se 

efectúa de manera aproximada y subjetiva, sin basarse en datos objetivos. 

En lo que respecta a las metodologías de trabajo que se recogen desarrolladas en el 

Plan de Interculturalidad, he de mencionar que me ha gustado mucho una de las 

estrategias que se proponen aplicar para el aprendizaje de la nueva lengua, el español. 

Esta consiste en la formación de pequeños grupos de discentes nativos de español, que 

acompañarán de forma intercalada al alumno procedente a otra etnia durante la semana, 

con el fin de generar interacciones en la lengua que está aprendiendo. Considero que, si 

realmente se efectúa como se describe es una estrategia óptima para apoyar el aprendizaje 

del español, debido a que solamente se plantea la enseñanza de estructuras funcionales y 

vocabulario básico pero de forma descontextualizada. Por ello, una manera óptima de 

consolidar el aprendizaje es trasladar ese contenido a la práctica, de forma real y 

dinámica. 

De manera complementaria, también se contempla ofrecer horas de apoyo para los 

discentes, impartidas por la AL para la adquisición del lenguaje, pero la realidad del centro 

es totalmente contraproducente a lo que se especifica en el plan. Los docentes no reciben 



 

30 

 

pautas específicas de cómo trabajar con el alumnado extranjero. De hecho, la única 

indicación que se les proporciona es continuar con la práctica docente habitual, es decir, 

sin realizar cambios o adaptaciones metodológicas y, consiguiendo que estos aprendan 

por inmersión lingüística en el aula.  

En conclusión, este Plan de Interculturalidad, presenta un diseño que podría tener una 

fácil implementación en la institución educativa. Sin embargo, para que cumpla con las 

expectativas que propone, es imprescindible introducir mejoras en el centro, permitiendo 

que se puedan transferir a la práctica diaria educativa y no se quede únicamente en un 

contenido burocrático. 

 

4.2. Categorías de observación 

Antes de presentar las distintas categorías elaboradas, es importante especificar la 

muestra objeto de análisis en este estudio. Las entrevistas semiestructuradas se han 

realizado a cinco docentes del CEIP Cervantes, ubicado en Torrelavega. Las docentes 

seleccionadas son responsables de distintos niveles del segundo ciclo de Educación 

Infantil:  dos de las aulas de tres años que se encontrarán registradas en el desarrollo como 

las profesoras 4 y 5, otra del aula de cuatro años que será la profesora 3 y, la última del 

aula de cinco años reflejada como la profesora 2. Asimismo, se ha entrevistado a la 

responsable del Plan de Interculturalidad del centro educativo, ya que considero relevante 

conocer sus ideas y objetivos en relación con dicho plan, teniendo en cuenta las 

características del centro y del profesorado, la cual se identificará en este capítulo como 

la profesora 1.  

Además, es importante puntualizar que todas las docentes entrevistadas trabajan de 

forma directa en el aula con alumnado migrante o perteneciente a minorías étnicas. 

Igualmente, la responsable del Plan de Interculturalidad, trabaja con todo el alumnado del 

centro perteneciente a esos grupos, no únicamente con los infantes de su aula. 

A continuación, se explicitarán las categorías de observación elaboradas para analizar 

de manera adecuada, coherente y ordenada las respuestas obtenidas de las entrevistas. 

Estas categorías permiten estructurar el análisis y facilitar la interpretación de los datos, 

asegurando una mayor claridad y comprensión de los resultados. Las seis categorías de 

observación definidas son las siguientes:  

1) Concepciones de Educación Intercultural: Se tratan en esta categoría las ideas que 

tienen las docentes sobre el concepto de Educación Intercultural, así como sus 

percepciones sobre cómo creen que se considera en el contexto escolar actualmente. 



 

31 

 

A través del análisis se puede observar el grado de conocimiento, las actitudes y la 

variedad de enfoques que hay sobre la diversidad étnico-cultural.  

2) Experiencias personales y profesionales con la diversidad étnico-cultural: Se analizan 

las experiencias que las entrevistadas han tenido con alumnado y familias migrantes 

o pertenecientes a minorías étnicas, tanto en el ámbito profesional como en el ámbito 

personal. Además, se examinan las prácticas puestas en marcha, las dificultades y los 

obstáculos ante los que se han enfrentado. Igualmente, se atiende al impacto que estas 

experiencias tienen en la forma de atender a la diversidad étnico-cultural. 

3) Formación inicial y permanente de los docentes: En esta categoría se aprecia la 

trayectoria formativa de las entrevistadas, pudiendo apreciarse la motivación y las 

limitaciones que encuentran cada una de ellas para llevar a cabo formación 

relacionada con la Educación Intercultural. 

4) Percepciones del centro educativo: Se recoge la valoración que hacen las docentes 

sobre la práctica que se hace en la institución educativa en relación a la atención a la 

diversidad étnico-cultural. Asimismo, se analizan las prácticas inclusivas, la acción 

del equipo directivo y las dificultades que perciben para que haya una perspectiva 

intercultural integral.  

5) Prácticas pedagógicas y recursos interculturales: Se trata la manera en la que las 

docentes trabajan la Educación Intercultural en la cotidianeidad. Asimismo, se 

contempla la manera en la que se distribuyen los espacios en el centro educativo, los 

materiales didácticos que utilizan, la forma en la que se incorporan las culturas de 

todo el alumnado en el aula. También, se mencionan los límites que impone el 

currículo, que impiden llevar a cabo una correcta implementación de un enfoque 

intercultural. 

6) Relación con las familias: Se explica la manera en la que las docentes perciben las 

relaciones con las familias de alumnado con diversidad étnico-cultural, comentando 

cuáles son las principales barreras las ventajas que encuentran comunicándose y 

trabajando con ellas. 

 

4.2.1. Concepciones de Educación Intercultural  

En primer lugar, voy a comenzar con las respuestas obtenidas ante una pregunta clave 

planteada para conocer como consideran las docentes el fenómeno de la migración y la 

Educación Intercultural y, si lo ven como algo novedoso que se aborda de manera 

adecuada, para lo que recibí diversas ideas.  



 

32 

 

Por un lado, tres de las docentes consideraban que no se trataba de un fenómeno 

novedoso como tal, señalando una de ellas: “ha estado presente toda la vida” (Profesora 

1) ; sin embargo, coinciden en que no se está abordando de forma correcta. En esta línea, 

dos maestras manifiestan la necesidad de recibir formación sobre ello porque consideran 

que la buena atención depende en gran medida de cada individuo y, si no se forman por 

su cuenta, no saben cómo trabajarlo. Además, una comenta que la cantidad de alumnado 

diverso étnico-cultural ha aumentado, por lo que considera fundamental trabajar este 

ámbito de manera más sistemática. Asimismo, otra de las entrevistadas incide en la 

necesidad de reorientar el currículo para poder ofrecerle al fenómeno transversalidad en 

el mismo, lo que demuestra su actitud crítica, puesto que analiza los documentos para 

conocer qué es necesario mejorar o incluir para ofrecer una mejor calidad educativa al 

alumnado (Carbonell, 2000).  

Por otro lado, dos maestras consideran es algo novedoso y que no se está abordando 

como debería, aunque puntualizan que en el futuro mejorará. De hecho, una de ellas 

recalca “creo que es novedoso dependiendo de la zona en la que estén los centros 

educativos, no es lo mismo zona costera que interior, que haya industrias y cuánto 

alumnado haya escolarizado en cada centro” (Profesora 4). 

En segundo lugar, quiero comentar que, a excepción de la responsable del Plan de 

Interculturalidad, quién definió la Educación Intercultural, argumentando: “desde mi 

punto de vista es una educación natural, donde se le debe proporcionar a todo el 

alumnado las mismas oportunidades independientemente de su procedencia y cultura” 

(Profesora 1), ninguna otra docente supo definir el concepto con claridad. Por ejemplo, 

una de ellas la describe de la siguiente forma “considero que es la que tenemos ahora 

debido a que en las aulas ya no son todos los niños del mismo país y hay más diversidad, 

étnica y cultural, religiosa y de todo, por eso es la actual” (Profesora 5).  He de destacar 

que esa docente antes de comenzar, me comenta que no sabe mucho sobre el tema algo 

que queda reflejado con esa definición que muestra una visión limitada que revela una 

confusión entre la diversidad presente en el aula y la aplicación de un enfoque 

intercultural, mostrando la falta de una intención pedagógica transformadora. 

No obstante, el resto de las docentes, consideran enriquecedora la diversidad étnico-

cultural describiéndola como: “es una forma de conocer que el mundo es diverso , nos 

enriquecemos todos siempre y cuando se trate desde el respeto y la tolerancia” (Profesora 

4); “la Educación Intercultural implica valorar, respetar e integrar la diversidad, no se 

trata solo de convivir, sino de aprender unos de otros, enriquecernos mutuamente y 



 

33 

 

fomentar un clima de respeto e igualdad en el aula” (Profesora 3) o, “es muy enriquecedor 

tener niños y niñas de distintas culturas que puedan aportar impresiones, recursos, 

experiencias o rutinas, permiten trabajar de una forma muy diferente y enriquecedora 

para todos” (Profesora 2). 

A través de los anteriores argumentos se percibe como las docentes ven la Educación 

Intercultural para fomentar un clima de respeto y equidad que permita que la escuela se 

transforme en un lugar para todo el alumnado. Además, destacan que de esta manera, 

todos podremos nutrirnos y aprender cómo es la verdadera diversidad étnico-cultural del 

mundo. Sin embargo, en algunas de esas respuestas se aprecian sesgos multiculturales, 

puesto que algunas docentes consideran que los miembros pertenecientes a las minorías 

étnicas o extranjeros deben integrarse, lo que demuestra la idea de que deben adaptarse a 

la cultura dominante, demostrándose la supremacía blanca sobre el resto de los miembros 

de la sociedad (Carbonell, 2000). Asimismo, en un par de ocasiones, las docentes 

consideran que debe tener una actitud de tolerancia hacia la diversidad étnico-cultura, 

cuando es un comportamiento totalmente integrador que se aleja totalmente de una 

transformación hacia un enfoque intercultural (Carbonell, 2000). 

La Educación Intercultural es un proyecto ético, por ello, es fundamental aprender a 

vivir juntos, evitando separar físicamente a los grupos minoritarios, debido a que el 

contacto físico es la mejor forma de conocer y comprender las culturas junto con el 

reconocimiento y conocimiento del resto.  Además, se deben evitar las agrupaciones 

homogéneas, puesto que impiden el desarrollo adecuado de los infantes que tienen más 

dificultades, empeorando, por tanto, su calidad educativa y su desarrollo personal (Díez, 

2012).  

En consecuencia, la institución educativa debe convertirse en un entorno cercano en el 

que los discentes puedan construir su la imagen propia, ya que no es algo que se consiga 

de forma individual sino que se consigue a través de la socialización con el resto de las 

personas de la comunidad y con las descripciones que nos ofrecen sobre nuestra imagen. 

Además, enlazada a la autoconciencia se encuentra la autoestima, que vendrá de uno 

mismo y se mantendrá con la ayuda de comentarios, ideas e intervenciones que los iguales 

y adultos hagan hacia nuestra persona (Besalú, s.f.). 

Igualmente, las relaciones interpersonales, también son las encargadas de terminar con 

las situaciones de marginalidad a las que se enfrentan algunas personas debido a que se 

confunden los tiempos de soledad que necesitan las personas con la creación de estas 

situaciones (Besalú, s.f.). 



 

34 

 

En relación con todo lo anterior, una docente comenta “me parece muy importante que 

todos puedan mostrar y enseñar sus culturas, verlos con orgullo contar las cosas de su 

cultura es un privilegio y, es la forma de que aprendan y vean que nadie es más que nadie 

y de que cada país tiene sus propias costumbres” (Profesora 2). Esto tiene una gran 

relación con la idea que deben tener los docentes de crear buenos ciudadanos, explicando 

que no consiste en ser el más diferente culturalmente, sino que conlleva la adquisición de 

unos valores adecuados y beneficiarios para todos los miembros que componen la 

sociedad (Díez, 2012).  

En tercer lugar, todas las docentes coinciden en que la diversidad étnico-cultural es 

positiva y beneficiosa para todos, puesto que permite un enriquecimiento continuo y 

mutuo junto con el conocimiento del mundo. En este sentido, la responsable del Plan de 

Interculturalidad, utilizó una metáfora muy ilustrativa para mostrar su posición: “Cuando 

tú le preguntas a una persona que por qué viaja te explica que lo hace para conocer cosas 

diferentes, entonces, ¿por qué no se ve como algo bueno conocer esos aspectos distintos 

en clase?” (Profesora 1). 

Igualmente, tres de ellas destacan que existen dificultades para que estos miembros 

estén incluidos en la sociedad. Dos docentes mencionaron que, a pesar de que ellas tengan 

esa idea de incluir a todos, existen numerosos prejuicios y estereotipos que lo impiden y, 

por tanto, ven la necesidad de que se conozca bien a todas las personas, 

independientemente de su procedencia, puesto que cualquiera puede tener malas 

intenciones. La otra docente hace la siguiente referencia: “A pesar de que desde mi punto 

de vista la Educación Intercultural es beneficiosa porque todas aprenden, no todas las 

personas están tan a favor y hay rechazo. Algunas personas buscan imponer sus ideas y 

eso no está bien poque cada uno tiene sus ideas y tienen que obrar en base a ellas pero 

respetando a los demás” (Profesora 5). Esto recalca que no todos los miembros de la 

sociedad están a favor de la diversidad étnico-cultural y que, por ende, la rechazan 

buscando imponer sus ideas (Carbonell, 2000). 

 

4.2.2. Experiencias personales y profesionales con la diversidad étnico-cultural  

A excepción de una docente, el resto ha tenido contacto directo con alumnado de 

diversidad étnico-cultural y con sus respectivas familias. Todas las entrevistadas explican 

que sus experiencias han sido siempre positivas y manifiestan que fue esencial mantener 

el contacto con esas familias en todo momento para garantizar su inclusión en el proceso 

de enseñanza-aprendizaje de sus hijos, consiguiendo que este sea cercano e integral. 



 

35 

 

Además, también buscan la participación de las familias a través de la implementación 

de propuestas establecidas por las docentes o pensadas por ellas mismas, relacionadas con 

la diversidad ético-cultural de cada una. Por ejemplo, una de las docentes comenta: “Para 

mí la relación con las familias es estupenda, nunca he tenido ningún problema y me 

encanta trabajar, colaborar con ellas e incluirlas en la educación de sus hijos,  

invitándolas siempre que puedo al aula a realizar propuestas. De hecho, el año pasado, 

realicé un taller gastronómico, donde acudieron padres de distinta procedencia para 

preparar y mostrar sus propias recetas al resto de niños y niñas del aula, fue una 

experiencia muy buena” (Profesora 2). 

La responsable del Plan de Interculturalidad, es la encargada de trabajar con el 

alumnado extranjero y ayudarles a aprender el nuevo idioma. Esta puntualiza que los 

alumnos se muestran muy motivados con el aprendizaje del idioma, pero que la realidad, 

es que no tiene tiempo en el centro educativo para poder ofrecer la necesaria atención 

individualizada, puesto que solo cuenta con dos horas semanales y debe trabajar con cinco 

alumnos a la vez.  

Asimismo, me explica: “si los discentes se incorporan a la institución educativa 

durante la etapa de Educación Infantil, aprenden el idioma a través de la inmersión 

lingüística, consiguiendo que aprendan el mismo en el transcurso de un curso académico, 

aunque, hasta que no se sienten con seguridad, no suelen hablar” (Profesora 1). Esto 

demuestra su gran conocimiento e implicación para trabajar con infantes de distintas 

edades y procedencias, teniendo en cuenta incluso las técnicas adecuadas que deben 

efectuarse a cada edad para que aprendan el idioma de manera más confortable. 

A causa de esa falta de tiempo para trabajar con el alumnado, como manifiesta la 

docente, decidí preguntarle si consideraba que sería necesario incluir un profesional con 

plaza fija que atienda a este alumnado, a lo que recibí una rotunda afirmación: “al menos 

en los centros donde hay una gran cantidad de alumnado con diversidad étnico-cultural, 

debería haber un profesional fijo que pueda trabajar con ellos diariamente y, en los 

centros donde no haya tanta cantidad, al menos debería existir una figura móvil” 

(Profesora 1). Seguidamente me explico: “Es cierto que fuera del aula existen recursos 

para ayudar a este alumnado como las aulas de dinamización; sin embargo, tienen un 

carácter voluntario y se acude a ellas en horario libre, algo que desde mi punto de vista 

debería cambiar porque de esta forma no todos acuden a ellas, lo que sería idóneo” 

(Profesora 1). 



 

36 

 

Igualmente, me comenta que como para ella, la totalidad del aula es el espacio para 

trabajar la Educación Intercultural, procura que el alumnado mantenga y se sienta seguro 

utilizando sus propios idiomas y creencias, consiguiendo así que todos se nutran 

mutuamente. De hecho, me cuenta una experiencia sucedida en el aula que demuestra esa 

inclusión de los diversos idiomas en el mismo: “tras explicar una temática nueva, 

pregunto a los infantes si tienen alguna duda y una alumna de procedencia árabe me 

dice: “¿cómo voy a tener una duda, no entiendo que tiene que ver un gusano aquí?”, 

enseñándome a mí y al resto de compañeros que duda, en árabe, significa gusano” 

(Profesora 1). 

Atendiendo a otras experiencias, las entrevistadas manifiestan que también han 

vivenciado choques culturales provocados por diversas actividades o situaciones. Por un 

lado, una docente comenta: “una niña cubana tuvo que abandonar su país por causas de 

pobreza y malas condiciones de vida. Al llegar al centro educativo se incorporó al aula 

correspondiente a su edad pero necesitaba apoyo en casa para poder adquirir ese 

temario. Sin embargo, la familia rechazaba algunas de las exigencias académicas del 

centro, ya que expresaban que en su país se aprendía más tarde y que no ocurriría nada 

si la discente tardaba más” (Profesora 1). 

Por ello, el equipo directivo y los profesionales que trabajaban con la alumna, 

consideraron necesario efectuar numerosas reuniones con la familia, manifestando de esa 

forma su gran implicación y preocupación con el alumnado del centro. En ellas, se 

explicaba a los progenitores la necesidad de que comprendieran que su apoyo era 

fundamental para que la infante pudiese seguir avanzando de forma favorable en su 

proceso de enseñanza- aprendizaje. 

Por otro lado, otra entrevistada explica: “cada persona aporta una riqueza única al 

aula, por ejemplo, la etnia gitana suele tener una fuerte identidad cultural y gran 

expresividad, pero a veces se presentan ciertas reticencias debido a experiencias 

familiares previas” (Profesora 3). Esto demuestra que todavía existen numerosas 

situaciones de rechazo y marginalidad con las que se debe acabar para permitir que todos 

estén incluidos en la sociedad y, en este caso, en las instituciones educativas. 

De la misma manera, considero que la ideología de cada individuo y la forma de 

comprender la diversidad étnico-cultural queda reflejada en sus experiencias personales 

y, una de las docentes comenta su siguiente viaje con el que se puede ver su gran iniciativa 

por conocer y nutrirse de otras culturas: “Hace años fui a conocer marruecos, y me sentía 

un mundo de cuento, me encantó su cultura, aprendí nuevas formas de hacer y, también, 



 

37 

 

conocí una nueva gastronomía pudiendo llevarme todo ello para España. Tanto la cultura 

como sus creencias me parecen enriquecedoras y me completan como persona” 

(Profesora 2). 

 

4.2.3. Formación inicial y permanente de los docentes 

Antes de comenzar el análisis en profundidad de la formación docente, veo 

conveniente contextualizar brevemente la temática atendiendo a las distintas razones por 

las que las entrevistadas decidieron ser maestras de Educación Infantil. Todas ellas 

coinciden en que es algo vocacional y que se tiene claro desde edades tempranas; sin 

embargo, solo tres comenzaron estudiando esta carrera. Las otras dos maestras decidieron 

obtener el Grado de Magisterio en Educación Infantil durante años posteriores, puesto 

que no se sentían completas con su trabajo, relacionado con lo que habían estudiado y, 

sentían una gran atracción por la enseñanza dirigida a la primera infancia. 

Igualmente, todas destacan que consideran esta etapa como la más importante 

argumentando una de ellas: “siempre he sentido una gran vocación a la enseñanza, me 

apasiona trabajar con niños y acompañarlos en sus primeros aprendizajes. La etapa de 

Infantil me parece fundamental para el desarrollo para el desarrollo emocional, social y 

cognitivo y, ser parte de ese proceso me resulta enriquecedor” (Profesora 3). Asimismo, 

una de las docentes manifiesta:  “desde pequeña quería ser maestra, creo que es algo que 

se lleva dentro y creo que por mi forma de pensar, trabajar y por mis maneras de hacer 

siempre he pensado en ser maestra de Infantil. Además, el mundo de los pequeños me 

parece enriquecedor y creo que tiene una gran esencia” (Profesora 2). Además, explica 

que tanto el profesorado como los discentes se aportan aprendizajes de forma simultánea, 

quedando reflejado que la maestra ve la etapa con su identidad propia (Meng, 2022).  

Asimismo, al preguntarlas por su formación profesional, todas ellas señalan que se han 

especializado en alguna rama de pedagogía, obtenido otro grado o másteres o acudido a 

cursos variados, pero solo tres de ellas han decidido acudir a formación específica en 

Educación Intercultural y la diversidad étnico-cultural. Esas docentes decidieron buscar 

esa formación voluntaria comentando: “no he tenido información específica en Educación 

Intercultural, lo único que tuve fue una asignatura muy superficial donde pude aprender 

contenidos variados y descontextualizados” (Profesora 1) o, “no he recibido especial 

formación , refiriéndome a cursos de pesos o con buenos temas, por ello, he tenido que 

buscarme la vida por sí misma. El hecho de que te guste y veas la necesidad de trabajarlo 

te lleva a que tú misma te formes” (Profesora 2).  



 

38 

 

Además, expresaron que en los centros educativos esta formación es escasa o 

inexistente, por lo que optan por acudir a cursos organizados por el CEP o entidades 

privadas. Aun así una de ellas destaca: “no he podido formarme todo lo que me gustaría, 

principalmente, porque no tengo tiempo suficiente, lo cual es fundamental para efectuar 

cursos y, además la mayoría son de carácter privado con altos costes” (Profesora 1). 

Profundizando en la formación que ofrecen los centros, decidí indagar sobre por qué, 

a pesar de contar con un alto porcentaje de alumnado diverso étnico-culturalmente, la 

institución prioriza la competencia digital. Durante mi estancia en el centro, escuché 

comentarios de docentes como: “más de la mitad de los niños de mi clase son de fuera” 

o “no puedo atender a esa familia porque no me entienden”, lo que me llevo a cuestionar 

la nula formación vinculada a una de las realidades más evidentes del centro.  

La totalidad de las docentes coinciden en culpa no se debe exclusivamente al centro 

educativo, sino que la sociedad y la administración imponen la digitalización como 

prioridad, mientras que la interculturalidad no se considera necesaria ni relevante. 

Algunos de los argumentos donde se refleja esa idea son: “la sociedad te lleva por las 

tecnologías y por ello necesitas formación para usar lo digital” (Profesora 1); “sería 

conveniente la formación para atender al alumnado con diversidad étnico cultural; sin 

embargo, ahora mismo lo que está en auge y se impone desde la sociedad es la formación 

en competencia digital, todo se está volcando hacía lo digital y se solicita que el 

alumnado  sea competentes y sepa desenvolverse en el ámbito tecnológico, entonces es 

como una rueda” (Profesora 2) o, “supongo que no lo consideren necesario, hoy en día 

se le da mucha importancia a los conocimientos digitales” (Profesora 4). 

No obstante, una de las entrevistadas demuestra su interés por la temática y la 

formación en Educación Intercultural destacando: “sería necesario buscar un equilibrio 

entre ambas dimensiones, puesto que si no, no es posible garantizar una educación de 

calidad, inclusiva y contextualizada a la realidad sociocultural del alumnado. Echo en 

falta una apuesta más decidida desde las administraciones por integrar la 

interculturalidad como parte esencial del currículo y de la organización escolar. No basta 

con buenas intenciones o esfuerzos individuales; se necesita una visión colectiva, 

recursos específicos y tiempo para generar verdaderos cambios” (Profesora 3).  

Finalmente, una de las declaraciones que más llamó mi atención fue la siguiente: “La 

Educación Intercultural no se enseña porque se considera que las personas con 

diversidad étnica-cultural tienen que hacer supervivencia y que es algo natural” 

(Profesora 1). Ante esto, le pregunté a la docente si creía esa afirmación se debía a la 



 

39 

 

naturalización que hay en la sociedad y la mirada que normaliza los problemas ante los 

que se enfrentan los miembros de las minorías étnicas y las personas extranjeras.  

Ella confirmó mi interpretación y, señaló: “creo que es debido al pensamiento de la 

personas que viven aquí hacia las situaciones cotidianas” (Profesora 1). Esto refleja la 

idea de que el país de la población nativa que, únicamente, fijan su atención en lo que 

consideran ´anormal´ puesto que genera un mayor impacto y visibilidad (Gentili, 2001). 

 

4.2.4. Percepciones del centro educativo 

Por un lado, veo conveniente abordar la percepción que tiene las docentes 

entrevistadas del trabajo que hace el centro y el resto de los profesionales del mismo con 

el alumnado con diversidad étnico-cultural. Dos de las docentes consideran que el trabajo 

que se realiza en el centro educativo es insuficiente relatando: “creo que falta formación 

a todos los niveles, se hace trabajo pero no el indicado o el suficiente y no hay recursos 

de ningún tipo en el centro” (Profesora 5). Sin embargo, las otras tres entrevistadas 

comentan que desde su punto de vista hay una actitud positiva hacia la diversidad aunque 

todavía debe mejorarse: “mi centro tiene una actitud positiva hacia la diversidad, aunque 

aún queda camino por recorrer. En general, hay sensibilidad y voluntad, pero 

necesitamos más recursos y formación específica” (Profesora 3).  

Igualmente, explican que por parte del equipo directivo y de la orientación hay una 

búsqueda de inclusión: “se realizan acogidas adecuadas y se tiene en cuenta a dicho 

alumnado en todas las actividades y propuestas del centro educativo”(Profesora 2). 

Gracias a estas iniciativas, será posible incorporar en el centro una Educación 

Intercultural porque, mayoritariamente, es algo que depende de los equipos directivos, ya 

que solo se puede llevar a cabo en centros que busquen una interculturalización (Besalú, 

s.f.).  

Sin embargo, también coinciden en que es difícil llevar a cabo la aplicación de la 

Educación Intercultural de manera integral, puesto que no todo el profesorado comparte 

este enfoque: “sería esencial que siempre hubiese predisposición aunque no siempre está 

presente al mismo novel por la ideología de cada uno” (Profesora 2). En consecuencia, 

el trabajo que se realiza con el alumnado procedente de los grupos con diversidad étnico-

cultural no es la apropiada en todas las ocasiones, debido a la falta de implicación e 

iniciativa de algunos docentes. 

Por otro lado, atendiendo a las festividades que se celebran en la institución educativa, 

todas las docentes coinciden en que están pensadas para la totalidad del alumnado, desde 



 

40 

 

un enfoque inclusivo consiguiéndose que la mayoría participe. Es decir, no se lleva a cabo 

la reproducción de elementos folklóricos descontextualizados que, únicamente, conllevan 

a la perpetuación de prejuicios hacía las minorías étnicas (Díez, 2012). Sin embargo una 

docente puntualiza: “se intenta que las actividades diarias sean inclusivas, aunque la 

mayoría de las propuestas están muy centradas en la cultura mayoritaria, la española, 

lo que puede dejar en un segundo plano otras tradiciones, rara vez se incorporan 

elementos significativos de otras culturas, algo que creo que sería muy y que permitiría 

que todos se sientan verdaderamente representados. También es cierto que, durante las 

celebraciones se implantan carteles en distintos idiomas, lo cual permite a los miembros 

con otra lengua materna comprender de forma más clara de qué trata la actividad o 

festividad” (Profesora 3). Esto demuestra que, a pesar de tener en cuenta a las otras 

culturas, todavía no se hace de forma completa, siendo la cultura blanca la principal que 

se tiene en cuenta para plantear las festividades. 

No obstante, las docentes me expusieron varios ejemplos de festividades que ilustran 

la forma de plantear las actividades que tiene el centro educativo. En primer lugar, el 

carnaval del centro: “tiene un carácter abierto y flexible que, afortunadamente, permite 

a todo el alumnado participar y no perpetua estereotipos incoherentes” (Profesora 1). En 

segundo lugar, la Navidad: “al ser una fiesta de carácter religioso, se celebra a través de 

actuaciones o propuestas con un enfoque más amplio permitiendo así, la participación 

de los miembros de otras culturas que no conmemoran esta fecha” (Profesora 2) . En 

tercer y último lugar, veo conveniente hablar del momento del almuerzo que, aunque no 

sea una festividad también, tiene una gran significatividad en el aula. “En este momento 

de la jornada, los discentes llevan al aula el alimento que deseen, siempre que sea 

saludable, no se pone ninguna barrera por ser un alimento procedente de su gastronomía, 

no creo que el equipo directivo pusiera pegas este aspecto” (Profesora 1). 

A pesar de plantear las actividades de manera inclusiva, estoy de acuerdo con la idea 

que plantean dos docentes, de que lo mejor sería repensar las actividades y celebraciones 

escolares, incluyendo a todas las culturas existentes en el centro educativo, no únicamente 

de la dominante, como explicaba la profesora 3 anteriormente o como expresa la 

profesora 4: “se deberían buscar otro tipo de fiestas más acordes a todo el alumnado. No 

creo que sea necesario celebrar las mismas fiestas que ya se tienen en cuenta en las 

celebraciones municipales” (Profesora 4). La Educación Intercultural es un proyecto 

cultural, por lo que en los documentos de centros tienen que aparecer representados todos 

los miembros de la comunidad educativa, ya que se busca que todos se sientan 



 

41 

 

representado y valorados y que se cree una sociedad inclusiva en la que la diversidad 

cultural sea enriquecedora (Besalú, s.f.).  

Finalmente, pregunté a las docentes por qué consideraban que el alumnado 

perteneciente a las minorías étnicas no acudía a las salidas pedagógicas conociendo 

diferentes causas sobre este fenómeno. Identifique dos razones principales, por un lado, 

la falta de comunicación: “ hay una gran falta de comunicación e información con las 

familias que provoca malentendidos y malinterpretaciones sobre las salidas, pudiendo 

considerar incluso que van en contra de sus valores e ideas” (Profesora 5). 

Por otro lado, interrelacionada con esa falta de comunicación, las familias expresan 

temor por la seguridad de sus hijos, lo que provoca que no autoricen a los infantes su 

participación: “Las familias muestran mucho miedo, si los niños van andando no tienen 

tanto problema, pero si hay que utilizar transporte hay una gran sobreprotección de las 

familias” (Profesora 1);  “en ocasiones no comprenden bien la importancia de estas 

actividades o temen por la seguridad, es fundamental dialogar con ellas y explicar bien 

los beneficios de la participación en las mismas” (Profesora 3). 

En menor medida, también comentan que el factor económico puede influir, aunque el 

centro aporta varias posibilidades de pago con el fin de que todos puedan acudir a las 

mismas. Aun así, una docente comenta: “en ocasiones las salidas no se planifican de 

forma correcta, lo que genera que ciertas familias no se sientan representadas. Un 

ejemplo es la última salida propuesta, un albergue, donde se lleva a cabo la mezcla de 

niños y niñas, lo que generó rechazo por parte de algunas familias por cuestiones 

culturales” (Profesora 1). 

 

4.2.5. Prácticas pedagógicas y recursos interculturales 

Primeramente, me gustaría hacer referencia a los lugares que, según las profesoras, 

son los adecuados para fomentar la Educación Intercultural. Dos de ellas consideran que 

todos los espacios del centro son adecuados:  “todo el centro es adecuado, no veo sentido 

a que haya rincones determinados. Es imprescindible que vean todos los espacios como 

posibilidad de fomentar el respeto y la convivencia con la diversidad étnico-cultural” 

(Profesora 1) o , “la totalidad de rincones y materiales son de todos y para todos y, el 

respeto se tiene que dar en todo momento” (Profesora 2).  

En relación a lo anterior, todas ellas destacan que, dentro del aula, el espacio de 

asamblea es una herramienta pedagógica clave para trabajar la Educación Intercultural 

explicando: “la zona de asamblea me parece fundamental porque se hace una 



 

42 

 

convivencia de grupo juntos donde se habla de muchos temas , por ejemplo de que cada 

uno cuenta cosas de su país” (Profesora 2) o, “Las asambleas diarias también son 

espacios clave donde reflexionamos sobre el respeto, la igualdad y la aceptación del otro” 

(Profesora 3). 

De hecho, esas dos docentes comentan que, a través del proyecto de “la vuelta al 

mundo”, aprovechan ese momento para que cada niño pueda compartir aspectos de su 

país de origen o sus tradiciones, lo cual enriquece la experiencia colectiva del grupo. Una 

de ellas explica: “los alumnos y alumnas muestran sus culturas ya sea mediante relatos 

de vida, fotografías, canciones o por la intervención de los familiares, se introducen 

elementos culturales, incluyendo vocabulario en la lengua materna, entre otros aspectos” 

(Profesora 3). Un ejemplo de cómo la profesora 2 lleva a cabo esa forma de trabajo para 

conocer otras culturas presentes en el aula se recoge en la siguiente imagen: 

Se trata de un mural que hizo una niña del aula de 5 años con 

su familia para mostrar a sus compañeros los lugares 

favoritos de Colombia y compartir algunos aspectos y 

tradiciones características de su país. Aunque Colombia no 

forma parte de los países abordados oficialmente por el 

proyecto de centro, la docente fomentó en todo momento que 

los niños y niñas compartieran lo que conocían de sus 

culturas, tal como se mencionó anteriormente. 

Atendiendo a los recursos que utilizan las docentes, todas ellas coinciden en que el 

recurso que más utilizan para trabajar la Educación Intercultural son los cuentos 

justificando: “me baso mucho en los cuentos, me parecen fundamentales porque permiten 

acercar a los niños a distintas realidades, y nuevas temáticas. Es lo que utiliza para 

incluir a todos los niños y niñas valorando la diversidad étnico-cultura” (Profesora 2) o, 

”a través de los cuentos se les puede enseñar de forma más lúdica valores como el 

respeto, la empatía y la convivencia” (Profesora 3). Sin embargo, en uno de los casos se 

aprecian cuentos con sesgos multiculturales que reproducen estereotipos sobre otras 

culturas, como se ve en las imágenes situadas a continuación: 



 

43 

 

 

Dos de las entrevistadas recalcan que, para seleccionar los materiales y diseñar 

propuestas, la mayoría se basan en los intereses de los discentes y, además, procuran que 

los recursos sean atractivos y permitan trabajar de forma sustancial y lúdica. “Tengo en 

cuenta a todo el alumnado del aula y pienso en sus intereses para seleccionar los 

materiales. Además, el criterio principal de selección es que todo lo que vaya a trabajar 

con los niños y niñas sea lúdico” (Profesora 1) o, “Sobre todo utilizo materiales que me 

den juego, que me permitan comparar distintas culturas o trabajarlas de manera muy 

sustancial, que les llegue, les guste y les atraiga” (Profesora 2). 

Sin embargo, otras se basan más en el gasto que supone comprar materiales y, por 

tanto, solo se guían más por la limitación presupuestaria, priorizando los más económicos 

y reutilizables: “Pienso en materiales que todos puedan utilizar, seguros, que sirvan para 

varias veces y que no sean caros” (Profesora 5). Asimismo, una de las docentes señala: 

“Al contar con un currículo muy reglado y poco flexible es complicado utilizar una gran 

cantidad de recursos o materiales en el centro educativo” (Profesora 1). 

Igualmente, todas las profesoras coinciden en que otro de los recursos que utilizan son 

las canciones en distintos idiomas, aportándome la responsable del Plan de 

Interculturalidad una reflexión muy significante: “Una de las canciones que utilizo es la 

del cumpleaños, no entiendo por qué siempre se canta en inglés y en español teniendo 

niños y niñas que conocen otro idioma, cuando es uno de los recursos que se puede 

utilizar para mostrar y naturalizar el resto de los idiomas del aula” (Profesora 1). 

De la misma forma, las docentes mencionan que recurren a juguetes u objetos que 

pertenezcan a otras culturas, proponiéndome una de ellas el siguiente ejemplo: “Les 

pregunto a los niños cómo se llaman los coches en Colombia aprovechando que cuento 

con alumnado de esa etnia y, les traigo juguetes de los distintos transportes del país 

mejorando su conocimiento cultural y aprendiendo nuevas palabras” (Profesora 2).  

Asimismo, dos de las docentes destaca su implicación para modificar los proyectos en 

base al alumnado con el fin de hacerlos más cercanos, comprensibles e inclusivos, 



 

44 

 

aportando una de ellas el siguiente comentario: “En el centro se está trabajando un 

proyecto del viaje al mundo, pero este tiene un carácter aislado y cerrado, pasando, 

únicamente, por unos países en específico. Por esa razón, no considero que sea muy 

cercano al alumnado y al tener alumnado con diversidad étnico-cultural, he visto 

conveniente incluir los países de mi alumnado los países, no solo los del proyecto. 

Además, el proyecto está basado en fichas, pero desde mi punto de vista, a través de la 

experimentación y la manipulación los discentes llevan a cabo un mejor proceso de 

enseñanza-aprendizaje” (Profesora 3).  

Esta práctica favorece que los aprendizajes que se impartan en el aula sean 

culturalmente diversos, dejando de lado el currículo que únicamente recoge contenidos 

de la cultura dominante, ya que está realizado bajo una visión etnocentrista y colonialista. 

Asimismo, el entorno en el que se efectúen dichos aprendizajes será cercano para todos 

los alumnos, consiguiendo que se sientan incluidos y admirados y, donde puedan 

desarrollarse de forma adecuada y satisfecha (Díez, 2012). 

Sin embargo, otra de las entrevistadas confunde de forma clara la interculturalidad y 

la multiculturalidad, puesto que apunta: “Realizamos proyectos de trabajo, donde la 

diversidad siempre es un tema esencial, en este curso, por ejemplo, el eje vertebrador del 

proyecto es la multiculturalidad: “La vuelta al mundo en 80 días”” (Profesora 3). 

Finalmente, retomando algunos de los recursos que se utilizan en el centro educativo, 

de nuevo la responsable del plan me comenta que en su caso ha efectuado de forma 

voluntaria unos pictogramas para enseñar al alumnado extranjero el idioma: “Veo esencial 

que el alumnado aprenda de forma lúdica y dinámica el idioma, por ello decidí crear 

unos pictogramas que me permitieran hacer juegos para enseñar el idioma. En primer 

lugar, les enseño el vocabulario necesario para sobrevivir y luego voy enseñando 

estructuras. Cuando ya hay un control mínimo del idioma, coloco los pictogramas 

organizados por categorías y llevo a cabo el juego donde primero muestro la imagen y 

ellos tienen que complementarlo diciéndome la palabra y añadiendo verbos, 

determinantes, adjetivos, etc.” (Profesora 1). 

 

4.2.6. Relación con las familias 

La comunicación entre las familias y el centro educativo deber ser constante, puesto 

que ambos son los agentes de socialización primarios de los infantes. Sin este vínculo 

comunicativo, no pueden llevar a cabo el conocimiento y tratamiento simultáneo de los 



 

45 

 

intereses del alumno y conseguir de esa forma, un desarrollo y bienestar óptimos (Besalú, 

s.f.).  

Sin embargo, esta realidad se complica en ocasiones reflejándose en los siguientes 

argumentos: “hay familias que, por motivos laborales o culturales, participan menos en 

la vida escolar” (Profesora 3) o , “ A veces es difícil buscar tiempos para que las familias 

puedan acudir a las tutorías o a las entrevistas iniciales si se pretende que estén otros 

profesionales a la vez” (Profesora 4). 

Igualmente, la principal barrera con la que se topan las maestras es el idioma y, me 

comentan: “A pesar de contar con intérpretes estos hacen un trabajo muy superficial y 

solo acuden al centro en una reunión, cuando sería esencial que su estancia vaya desde 

la acogida, hasta que las familias y los profesionales podamos tener una comunicación 

óptima” (Profesora 1). De hecho, en relación con eso una de las docentes me explica: “he 

tenido que recurrir a otras familias que hiciesen de intérpretes informales por la ausencia 

o ineficacia de las auxiliares de lengua de origen” (Profesora 2), lo que evidencia la grave 

carencia de recursos lingüísticos. 

En este sentido, sería conveniente incrementar un mayor número de recursos y ofrecer 

una formación específica en la que se ofrezcan estrategias para poder favorecer una mejor 

comunicación entre estos individuos. Por esa razón, sería conveniente que el profesorado 

estuviese formado en el ámbito del lenguaje, permitiendo así, que se pueda conocer a las 

personas llevando a cabo una comunicación a través de su lengua materna y, que por ende, 

el proceso de enseñanza de la lengua del país de llegada sea más sencillo y simple (Díez, 

2012). 

De la misma forma, es fundamental que las familias sean partícipes en la educación 

escolar, pudiendo ser parte de la diversidad cultural del centro (Besalú, s.f.). De hecho, 

dos de las entrevistadas han llevado a cabo de forma activa la participación de familias a 

través de talleres de padres o de actividades en el aula. Estas iniciativas fortalecieron el 

vínculo con las familias, consiguiendo que fuesen ellas mismas las que propusieran las 

actividades y aumentaran su nivel de implicación y pertinencia: “Una familia de origen 

ruso, por navidad, me mandó las manualidades típicas de Rusia, me parecieron preciosas 

y salió de ellas. Lo considero un detalle y me encantó verlo y poder mostrárselo y hacerlo 

con los niños” 

Esa participación activa es clave, puesto que los objetivos que plantea nuestro sistema 

educativo son de difícil cumplimiento si no hay cooperación entre los miembros de la 

comunidad educativa (Besalú, s.f.). Además, una de las docentes, puntualiza: “la falta de 



 

46 

 

implicación familiar puede venir ocasionada por la desconfianza generada por esa falta 

de confianza provocada por que tengan creencias de que no van a ser aceptados. Puede 

que piensen que no pueden aportar o dar lo que necesita el centro y venir con cierto 

recelo”. Ese argumento demuestra la perpetuación de prejuicios que la gente tiene hacia 

las minorías étnicas o los grupos migrantes, provocando que las familias de esos grupos 

desarrollen un racismo interiorizado que conlleva que algunos tengan confusión 

identitaria (Bela-Lobedde, 2023). 

Por ese motivo, es imprescindible que se abandonen los prejuicios y las hipótesis 

creadas sobre las etnias y, que los docentes se centren en la realidad, debido a que al 

construir esas ideologías, se comienzan a hacer juicios perjudiciales ante los miembros 

de la comunidad educativa. Tienen que ser capaces de deconstruir aprendizajes previos 

para construir uno nuevo y dejar de lado las posibles ideas y generalizaciones si no se han 

visto así en la realidad (Díez, 2012). 

 

4.3. Resultados de observación 

4.3.1. Concepciones de la Educación Intercultural 

Las docentes tienen diferentes percepciones sobre la migración y la Educación 

Intercultural, coincidiendo la mayoría en que, a pesar de no ser algo novedoso este 

fenómeno no se está trabajando en los centros educativos. La falta de formación 

específica impide que se lleve a cabo una práctica intercultural real en el aula.  

Al mismo tiempo, se valora positivamente la diversidad étnico-cultural, 

considerándola como una posible oportunidad de enriquecerse mutuamente, aunque se 

aprecian numerosas confusiones conceptuales y se reproduce un discurso integracionista 

basado, por tanto, en la multiculturalidad que muestran la necesidad de hacer una revisión 

crítica desde la práctica docente y desde el currículo escolar. A pesar de ello, las profesoras 

trabajan en promover el conocimiento de todo el alumnado, quedando reflejado el 

objetivo de crear una escuela que favorezca el desarrollo de la identidad propia a través 

de relaciones interpersonales óptimas e inclusivas.  

 

4.3.2. Experiencias personales y profesionales 

Las docentes entrevistadas, excepto una, han mantenido contacto directo con alumnos 

y familias de diversidad étnico-cultural, valorando estas experiencias como positivas. 

Además, todas ellas coinciden en la importancia del fomentar un vínculo cercano con las 



 

47 

 

familias para el alcance de la inclusión efectiva. De hecho, se promueve su participación 

mediante actividades interculturales, como la realización de talleres gastronómicos.  

La encargada del Plan de Interculturalidad subraya la motivación del alumnado 

extranjero por aprender el idioma, aunque evidencia la carencia de tiempo en la 

institución para ofrecer una atención individualizada de calidad. De esta forma, se 

concluyó que sería necesario implementar en los centros una figura fija o móvil que se 

encargue de este trabajo, así como reorientar las aulas de dinamización para que se usen 

por todos y de manera frecuente. 

Además, se identifican choques culturales que requieren diálogo y respeto mutuo, 

como distintas concepciones educativas o reticencias derivadas de experiencias previas 

de exclusión. Finalmente, las vivencias personales del profesorado, como viajes o interés 

por otras culturas, también influyen en su actitud abierta hacia la diversidad. 

 

4.3.3. Formación inicial y permanente de los docentes 

La formación docente en Educación Intercultural es escasa y deficiente tanto en la 

etapa inicial universitaria como en la formación continua. Aunque todas las participantes 

manifiestan una clara vocación por la Educación Infantil y la consideran importante, solo 

algunas han tenido la iniciativa de formarse en una de sus realidades más evidentes, la 

diversidad étnico-cultural. 

Igualmente, las docentes perciben que hay una clara carencia institucional hacia la 

Educación Intercultural y se están dirigiendo a la formación en otras competencias, en 

este caso la digital. No obstante, las entrevistadas recalcan que esto no es únicamente 

responsabilidad del centro, sino que la sociedad y la administración tienen un gran 

impacto en la formación que ofrecen las instituciones. Ambos niveles tienden a restar 

importancia a la diversidad, quedando reflejada la normalización de desigualdades 

sociales y culturales, tal y como evidencia una docente al afirmar que "las personas con 

diversidad étnico-cultural tienen que sobrevivir" (Gentili, 2001). 

 

4.3.4. Percepciones del centro educativo 

Las entrevistadas tienen diferentes visiones sobre la actuación del centro con respecto 

al alumnado con diversidad étnico-cultural. Por un lado, algunas piensan que el centro no 

está capacitado ni tiene recursos para atender la diversidad, mientras que otras piensan 

que la actuación del centro es positiva, considerando la actitud de inclusión del equipo 

directivo y del equipo de orientación. Igualmente, coinciden en señalar que la Educación 



 

48 

 

Intercultural no se está llevando a cabo de forma integral en el centro educativo, puesto 

que algunos docentes no comparten este enfoque y hay una falta de implicación por parte 

de los mismos. 

Las celebraciones escolares se plantean de manera inclusiva, abierta a todas las 

culturas, evitando así fomentar la perpetuación de los estereotipos, aunque sería necesario 

otorgar una mayor representación a la diversidad. En lo que respecta a las salidas 

pedagógicas, se pueden identificar barreras como la escasa comunicación con las 

familias, los miedos culturales y, en menor medida, la ausencia de recursos económicos. 

 

4.3.5. Prácticas pedagógicas y recursos interculturales 

Aunque existen en el centro educativo prácticas y recursos basados en un enfoque 

intercultural, también se evidencian lagunas conceptuales y limitaciones estructurales que 

manifiestan la necesidad de revisar los recursos o estrategias que se vienen utilizando de 

forma crítica, situada y verdaderamente inclusiva. 

Igualmente, se menciona la escasez de recursos y tiempo para atender al alumno 

extranjero, y propone que haya profesionales especializados. Algunos de los docentes 

adaptan los proyectos al contexto cultural del aula, mientras que otros mantienen enfoques 

más cercanos a un tratamiento superficial o confundidos con la multiculturalidad. 

También se relatan pequeños choques culturales que necesitan de sensibilidad y de 

diálogo para lograr una inclusión real. 

 

4.3.6. Relación con las familias 

Las maestras son conscientes de lo relevante que es tener una buena relación con las 

familias, pero hay barreras que dificultan la posibilidad de tener contacto con ellas, como 

la carencia de tiempo y las dificultades de comunicación propias de una escasa presencia 

de intérpretes. Además, consideran que no están lo suficientemente preparadas y que 

únicamente, se cuentan con escasos recursos que faciliten una comunicación adecuada. 

Las iniciativas de participación de las familias se contemplan de forma positiva, pero 

los prejuicios existentes han generado un racismo interiorizado que puede condicionar la 

participación de algunas familias, y por ello, se considera necesario eliminar estereotipos 

y formar al profesorado para que puedan llevar a cabo una buena comunicación con las 

familias. 

  



 

49 

 

5. Conclusiones 

A través de este Trabajo de Fin de grado, he podido conocer la importante distancia 

que existe entre el modelo teórico en el que se fundamenta la Educación Intercultural que 

aparece en los documentos oficiales y, la puesta en práctica de este modelo en el contexto 

del centro escolar analizado. A partir del análisis realizado para conocer la realidad del 

CEIP Cervantes, he observado que este centro recoge en su Plan de Interculturalidad 

aspectos que se vinculan con algunos principios del modelo intercultural como la equidad, 

el reconocimiento y la valoración de la diversidad, pero no quedan reflejados en la 

práctica educativa de manera coherente y sistemática.  

La mayoría de las docentes entrevistadas coinciden en que la visión que se le da a la 

Educación Intercultural es demasiado reducida, estando vinculada a acciones puntuales, 

festividades o a determinadas muestras de "tolerancia", siendo este último un 

comportamiento totalmente integrador. Esto demuestra que el enfoque pedagógico que 

predomina es el multicultural, puesto que queda reflejada la idea de supremacía blanca 

sobre el resto de los miembros de la sociedad. Además, este enfoque tiene asociado la 

adaptación de los miembros de las minorías étnicas y de las personas extranjeras y, no 

pone en cuestión las dinámicas estructurales de exclusión, ni el currículo oculto que 

reproduce estereotipos.  

Por otra parte, las deficiencias en la formación inicial y permanente del profesorado 

en Educación Intercultural son destacadas en la investigación, comentando las docentes 

que esto impacta de forma directa en la calidad de las intervenciones educativas, lo que 

aleja a los centros de un proceso de transformación óptimo dirigido al enfoque de 

interculturalidad. A pesar de ello, se exponen ciertos intereses personales de algunos de 

los docentes en mejorar sus prácticas, para lo que llevan a cabo formaciones voluntarias 

en la temática. 

Con respecto al vínculo con las familias casi todas las docentes reconocen que es 

importante para llegar a una inclusión efectiva y que para la consecución del desarrollo 

integral del alumnado. No obstante, solo una docente de todas las entrevistadas ha llevado 

a cabo la realización de talleres con familias, el resto no lo llevan a cabo. Esto pone de 

manifiesto la existencia de barreras estructurales o, la falta de estrategias formativas y 

comunicativas para conseguir una inclusión escolar. 

La Educación Intercultural debe dejar de considerarse un complemento de la 

enseñanza y pasar a ocupar el eje central en el centro. Por ello, es necesario atender a la 

dimensión intercultural del centro, lo que conlleva a la efectuación de una revisión de los 



 

50 

 

documentos y proyectos institucionales desde una perspectiva crítica, incluyendo en ellos 

a todos los miembros de la comunidad educativa.  

Solo desde un compromiso de igualdad, de justicia social y de transformación del 

sistema educativo se podrá garantizar una educación verdaderamente inclusiva desde las 

primeras etapas escolares. Esto conlleva la visibilización de las limitaciones actuales del 

sistema y requiere futuras investigaciones y propuestas pedagógicas que permitan una 

escuela más comprometida con la diversidad étnico-cultural. 

 

  



 

51 

 

6. Referencias bibliográficas 

Abajo, J.E. & Carrasco. S (2006). Gitanas y gitanos en la encrucijada: éxito académico, 

relaciones de género y cambio cultural. 

Aran, A. P. (1999). ¿Qué es el currículum oculto? Eufonía: Didáctica de la música, (17), 

6-14. 

Arnaiz Sánchez, Pilar. (2022). “La educación inclusiva: mejora escolar y retos para el 

siglo XXI”. En revista Participación educativa. Universidad de Murcia. 

Bela-Lobedde, D. (2023).“Ponte a punto para el antirracismo. Consejos útiles para 

iniciar la alianza antirracista”. Penguin Random House. 

Besalú, X. (2002). Diversidad cultural y educación. Síntesis. 

Besalú, X. (s.f.) La escuela intercultural. Red de escuelas interculturales. 

Blasi, M. (2003). La vida cotidiana de 0 a 6 años. [Versión electrónica]. Revista Aula de 

Infantil 11. 

Buraschi, D., & Aguilar Idáñez, M. J. (2017). Herramientas conceptuales para un 

antirracismo crítico-transformador. Tabula Rasa, 26, 171-191. 

Calderón Almendros, I. (2021). La LOMLOE y el derecho a la Educación Inclusiva. 

Universidad de Málaga. 

Carbonell, F. (2000). III. Desigualdad social, diversidad cultural y educación. La 

inmigración extranjera en España. Los retos educativos. Universidad de Girona. 

Ceballos, N. (2024). Apuntes de la asignatura de Atención Psicoeducativa en 0-3 Años. 

Coelho, E. (2003). Cómo crear un entorno de apoyo al aprendizaje de la lengua. 

Conferencia en el berritzegune de Abando. 

Díez Gutiérrez, E.J.(2012). ¿Cómo abordar la Educación Intercultural? “Educación 

Intercultural. Manual de grado”. Aljibe 

Díez Gutiérrez, E.J.(2012). Vocabulario básico. “Educación Intercultural. Manual de 

Grado” Aljibe. 

Fernández, J. S., Gómez-Fraguela, J. A., Luengo, Á., Romero, E., & Villar, P. (2010). 

Adolescentes latinoamericanos, aculturación y conducta antisocial. Psicothema, 

22(3), 410-415. 

Ferrer, A. (2019). Donde empieza todo. Save the Children. 

Fundación Secretariado Gitano (2024). https://www.gitanos.org/ 

Gentili, P. (2001). La exclusión y la escuela: el apartheid educativo como política de 

ocultamiento. revista Docencia, 15(1), 4-11. 

https://www.gitanos.org/


 

52 

 

Gobierno de Cantabria (2022). Decreto 66/2022, de 7 julio, por el que se establece el 

currículo de la Educación Infantil y de la Educación Primaria en la Comunidad 

Autónoma de Cantabria (BOC núm. 135, 13 de julio de 2022).  

Gobierno de Cantabria. (2017). El Consejo del Pueblo Gitano por primera vez da voz a 

este colectivo en el diseño de las políticas públicas. 

https://www.cantabria.es/detalle/-

/journal_content/56_INSTANCE_DETALLE/16413/4720519#:~:text=La%20vic

epresidenta%20ha%20explicado%20que,1.700%20residir%C3%ADan%20en%

20la%20capital. 

González, N. (2024). Apuntes de la asignatura de Investigación e Innovación Educativa. 

Hernández-Sampieri, R. & Mendoza, C.P. (2018). Metodología de la investigación. Las 

rutas cuantitativa, cualitativa y mixta. McGraw-Hill 

Instituto Nacional de Estadística. (2023). Resultados de secciones censales por 

provincias. Población de 15 y más años por país de nacimiento 

(España/extranjero) y nivel de estudios (agrupado). 

https://www.ine.es/jaxiT3/Datos.htm?t=66690#_tabs-tabla 

Lago, M.J.(s/f). Minorías étnicas en Española, entre la exclusión y la integración. 

Observatoriodelainfancia.es. Recuperado el 05 de mayo de 2025, de 

https://www.observatoriodelainfancia.es/ficherosoia/documentos/478_d_DocPla

yer2.pdf 

Leiva, J.J. (2010). Fundamentos pedagógicos de la Educación Intercultural: construyendo 

una cultura de la diversidad para una escuela humana e inclusiva (pp. 5-30). 

Ministerio de Educación y Formación Profesional. (2022). Real Decreto 95/2022, de 1 de 

febrero, por el que se establece la ordenación y las enseñanzas mínimas de la 

Educación Infantil. Boletín Oficial del Estado (BOE-A-2022-1654). 

https://www.boe.es/eli/es/rd/2022/02/01/95 

Navas Luque, M., García Fernández, M. C., Rojas Tejada, A. J., Pablo Pumares 

Fernández, P., & Cuadrado Guirado, I. (2006). Actitudes de aculturación y 

prejuicio: la perspectiva de autóctonos e inmigrantes. Psicothema (Oviedo), 187-

193. 

Ojeda García, A., Cuenca Vázquez, J., & Espinosa Garduño, D. I. (2008). Comunicación 

y afrontamiento como estrategias individuales que buscan facilitar la adaptación 

social en población migrante. Migración y desarrollo, (11), 79-95. 

https://www.cantabria.es/detalle/-/journal_content/56_INSTANCE_DETALLE/16413/4720519#:~:text=La%20vicepresidenta%20ha%20explicado%20que,1.700%20residir%C3%ADan%20en%20la%20capital
https://www.cantabria.es/detalle/-/journal_content/56_INSTANCE_DETALLE/16413/4720519#:~:text=La%20vicepresidenta%20ha%20explicado%20que,1.700%20residir%C3%ADan%20en%20la%20capital
https://www.cantabria.es/detalle/-/journal_content/56_INSTANCE_DETALLE/16413/4720519#:~:text=La%20vicepresidenta%20ha%20explicado%20que,1.700%20residir%C3%ADan%20en%20la%20capital
https://www.cantabria.es/detalle/-/journal_content/56_INSTANCE_DETALLE/16413/4720519#:~:text=La%20vicepresidenta%20ha%20explicado%20que,1.700%20residir%C3%ADan%20en%20la%20capital
https://www.ine.es/jaxiT3/Datos.htm?t=66690#_tabs-tabla
https://www.observatoriodelainfancia.es/ficherosoia/documentos/478_d_DocPlayer2.pdf
https://www.observatoriodelainfancia.es/ficherosoia/documentos/478_d_DocPlayer2.pdf
https://www.boe.es/eli/es/rd/2022/02/01/95


 

53 

 

Organización de las Naciones Unidas (2015). La asamblea General adopta la Agenda 

2030 para el Desarrollo Sostenible. 

https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/09/la-asamblea-general-

adopta-la-agenda-2030-para-el-desarrollo-sostenible/ 

Plan de Interculturalidad en Cantabria (s.f.). Educantabria. 

https://www.educantabria.es/diversidad/interculturalidad   

Portes, A. (2007). Migración y desarrollo: una revisión conceptual de la evidencia. 

Migración y desarrollo: perspectivas desde el sur, 21-50. 

Quintanilla, G. E. (2000). Educación Intercultural: Por la diversidad cultural y la igualdad 

social. Trabajadores de la Enseñanza.  

Sáez López, J.M. (2017). Investigación educativa. Fundamentos teóricos, procesos y 

elementos prácticos. (pp. 115-117). UNED. 

Stavenhagen, R. (2002). Identidad indígena y multiculturalidad en América Latina. 

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política y Humanidades, 4(7), 

0. 

Trueba Marcano, B. (1997). Modelos didácticos y materiales curriculares en educación 

infantil. Investigación en la Escuela, (33), 36-46. 

VVAA (2022). Ser y estar en la escuela infantil o cómo construir una escuela como 

espacio de encuentro. Diálogo en torno a la ponencia de Olga Meng “ser y estar 

en la escuela infantil”. Jornadas de Educación Infantil. ¿Qué escuela infantil 

merece la infancia? Una mirada al primer ciclo. Celebradas en Santander, 21-28 

Marzo de 2022. 

Anexos 

Anexo I: Entrevista semiestructurada 

A continuación, adjunto la herramienta creada para conocer la ideología de los docentes, 

es decir, la entrevista semiestructurada. Antes de llevar a cabo su lectura, es importante 

puntualizar que no fue necesaria la aprobación de un comité de ética, dado que la 

investigación y en este caso, el cuestionario no involucraba menores de edad ni abordaba 

situaciones de riesgo. 

Esta entrevista es la herramienta que voy a emplear para continuar con la investigación 

de mi Trabajo de Fin de Grado. A través de las preguntas que verás a continuación, me 

gustaría conocer las percepciones y experiencias que tienes en relación a la Educación 

Intercultural. La información será tratada de forma confidencial y anónima y, únicamente 

se utilizará con fines académicos y educativos. 

https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/09/la-asamblea-general-adopta-la-agenda-2030-para-el-desarrollo-sostenible/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/09/la-asamblea-general-adopta-la-agenda-2030-para-el-desarrollo-sostenible/
https://www.educantabria.es/diversidad/interculturalidad


 

54 

 

- Bloque I: Decisiones personales y conocimientos básicos 

1. ¿Por qué decidiste ser maestra de Educación Infantil? (Búsqueda de respuesta 

formulada, visión de posibilidad de transformar la sociedad ligada a la consecución 

de una sociedad inclusiva, donde todos tengan las mismas oportunidades 

independientemente de su procedencia) 

2. ¿Podrías contarme un poco sobre tu formación docente? 

- Bloque II: Preguntas para introducir la temática 

3. ¿Cómo entiendes la Educación Intercultural? ¿Qué significa para ti ese concepto? 

4. ¿Cómo valoras la formación sobre la Educación Intercultural? ¿Recibiste formación 

específica en Educación Intercultural durante tu formación inicial o permanente? 

5. ¿Cómo consideras la diversidad étnico-cultural para la sociedad?¿Crees que es 

beneficiosa o piensas que es perjudicial por alguna razón? 

- Bloque III: Experiencias y percepciones en el centro 

6. ¿Has tenido experiencias personales o profesionales con alumnado de diversidad 

étnico-cultural?¿Podrías explicármelas y comentarme cómo las viviste? 

7. ¿Qué percepción tienes sobre el trabajo que hace el centro con el alumnado diverso 

culturalmente? ¿Y de la orientación, tus compañeros y el equipo directivo? 

8. Teniendo en cuenta la gran cantidad de alumnado con diversidad étnico-cultural, 

¿por qué crees que el centro se ha decantado por ofrecer formación en competencia 

digital y no en Educación Intercultural? 

9. ¿Crees que el centro educativo tiene en cuenta a todo el alumnado para la realización 

de actividades propuestas o festividades? ¿Cómo se plantean o llevan a cabo? ¿Crees 

que es inclusivo? (Algún ejemplo que podrías explicarme es la celebración del 

carnaval, del Día de la Paz, almuerzos, etc.) 

- Bloque IV: Prácticas pedagógicas y recursos didácticos 

10. ¿Qué tipo de materiales o recursos utilizas para trabajar la Educación Intercultural 

en el aula? ¿Podrías mostrármelos? (Cuentos, fichas, proyectos, peluches, 

canciones, juguetes, etc.)  

11. ¿Qué criterios tienes en cuenta para seleccionar materiales o proponer actividades?  

12. ¿Qué estrategias o espacios utilizas para fomentar el respeto y la convivencia 

intercultural en el aula? 

- Bloque V: Relación con las familias 

13. ¿Cómo es la relación con las familias de diversidad étnico-cultural?¿Qué 

dificultades o barreras encuentras? 



 

55 

 

14. Desde tu perspectiva, ¿qué apoyo sería necesario desde la administración para 

mejorar la comunicación intercultural? (Relación con los auxiliares de lengua de 

origen, si los conocen y si son fáciles de solicitar) 

15. ¿Qué te gustaría que se facilitara para mejorar la interacción con estas familias? 

- Bloque VI: Aspectos específicos 

16. Desde tu experiencia, ¿por qué crees que algunos alumnos y alumnos pertenecientes 

a las minorías étnicas no participan en excursiones o actividades extraescolares? 

17. ¿Crees que la Educación Intercultural y los temas migratorios se están abordando de 

forma completa o aún es algo novedoso? 

- Bloque VII : Reflexión crítica y necesidades 

18. ¿Qué consideras que te ha faltado en tu formación (inicial o permanente) para 

trabajar de forma óptima la diversidad étnico- cultural en el aula? 

19. ¿Qué barreras encuentras como docente para trabajar desde un enfoque 

intercultural?¿Y qué ventajas identificas? 

20. ¿Qué tipo de proyectos o espacios de centro podrían favorecer más la inclusión? 

- Cierre de la entrevista 

21. ¿Hay algo más que te gustaría agregar sobre este tema?¿Crees que me ha faltado 

preguntar algo? 

 


